# Истинный Гуру

# Истинный Гуру

Со всем смирением, на какое только способен, я припадаю и приношу эту книгу, как подношение лотосным стопам нашему возлюбленному духовному учителю, к 110-летию божественного явления Основателя-Āчāрйи: Его Божественной Милости Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупаде. Она основана на философии и наставлениях Шрйлы Прабхупады, данных в Его книгах, письмах и лекциях, на подлинных документах, подписанных лично Шрйлой Прабхупадой.

Он вечно живёт в Своих божественных наставлениях и Его ученик живёт вместе с Ним.

Истинный Гуру, книга, печатное издание

Соругіght ©2006–2022 Ягьясена – Прабхупāда дас

Электронная почта: yagyasena@gmail.com

Мобильная связь: 8(952) 830-00-61

www.bonafide.guru

Издание 2-е, Киев, Украина, 2022 г.

Издание 1-е, Москва, Россия, 2018 г.

Напечатано в России.

# Содержание

| 1 | Глава первая                        |                                                  |     |  |  |  |  |
|---|-------------------------------------|--------------------------------------------------|-----|--|--|--|--|
|   | 1.1                                 | Ученическая преемственность                      | 11  |  |  |  |  |
|   | Истинные преданные Шрйлы Прабхупады | 37                                               |     |  |  |  |  |
|   | 1.3 Самый актуальный вопрос         |                                                  |     |  |  |  |  |
|   | 1.4                                 | Великая удача                                    | 50  |  |  |  |  |
|   | 1.5                                 |                                                  |     |  |  |  |  |
|   | 1.6                                 | Диаграмма «Дӣкшā»                                | 65  |  |  |  |  |
|   | 1.7                                 | Преступление GBC                                 | 68  |  |  |  |  |
| 2 | Глав                                | ва вторая                                        | 81  |  |  |  |  |
|   | 2.1                                 | Приложение                                       | 81  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.1 Завещание 4 июня 1977 года                 | 81  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.2 Директива 9 июля 1977 года                 | 88  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.3 Беседа от 7 июля 1977 года, Врндаван       | 91  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.4 ISKCON                                     | 94  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.5 Отрывок из дневника Яшодананданы Свами .   | 96  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.6 Беседа от 19 июля 1977 года, Врндаван      | 97  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.7 Письмо Тамала-Кришна Махараджа Хамсадуте   | 97  |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.1.8 Признание Тамала-Кришна Госвами            | 98  |  |  |  |  |
|   | 2.2                                 | <ul> <li>2.2 Отступники</li></ul>                |     |  |  |  |  |
|   | 2.3                                 |                                                  |     |  |  |  |  |
|   | 2.4                                 |                                                  |     |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.4.1 "Истинное" учение Нараяны Махараджа        | 137 |  |  |  |  |
|   | 2.5                                 | Интервью с Ш́рӣ Баннанджем Говиндачарьей         | 155 |  |  |  |  |
|   | 2.6                                 | Отрывки из интервью с профессором М.А. Татачаром | 167 |  |  |  |  |
|   |                                     | 2.6.1 Может ли Ачарйа, отсутствующий физически,  |     |  |  |  |  |
|   |                                     | передать Дйкшу?                                  | 167 |  |  |  |  |
|   |                                     |                                                  |     |  |  |  |  |

|    |       | 2.6.2    | Нарушает ли ритвик-система какой-либо ве-      |      |
|----|-------|----------|------------------------------------------------|------|
|    |       |          | дический принцип парампары?                    | 169  |
|    |       | 2.6.3    | Опять, остановится ли парампара?               | 170  |
|    |       | 2.6.4    | Надо ли иметь полномочия, чтобы стать ачарй-   |      |
|    |       |          | ей?                                            | 171  |
|    |       | 2.6.5    | Биография профессора М.А. Татачара             | 172  |
| 3  | Глан  | ва треть | R                                              | 173  |
|    | 3.1   | Скрыта   | ая аватара Господа                             | 173  |
|    | 3.2   | Ш́рӣлу   | Прабхупаду обвиняют в невнимательности         | 204  |
|    |       | 3.2.1    | GBC, по крайней мере, должен знать азбучные    |      |
|    |       |          | истины                                         | 206  |
|    |       | 3.2.2    | Фраза «мой инициированный ученик» в окон-      |      |
|    |       |          | чательном завещании Шрйлы Прабхупады           | 207  |
|    | 3.3   | Самада   | хи греховных душ на святой земле               | 217  |
|    | 3.4   | Послес   | словие                                         | 222  |
|    | 3.5   | Цитать   | ы из книг, писем и бесед со Ш́рӣлой Прабхупāдо | й224 |
|    |       | 3.5.1    | Должен ли гуру присутствовать физически? .     | 224  |
|    |       | 3.5.2    | Следуй за наставлением, а не за телом          | 228  |
|    |       | 3.5.3    | Книг достаточно                                | 230  |
|    |       | 3.5.4    | Ш́рӣла Прабхупа̄да наш вечный Гуру             | 232  |
| Vī | сазат | эль нит  | ипуемыу санскпитскиу стиуов                    | 237  |

#### ОБРАЩЕНИЕ

Дорогие преданные! Дорогие читатели!

Пожалуйста, примите наши нижайшие поклоны.

Слава Шрйле Прабхупаде!

Смиренно просим всех преданных и всех добродетельных душ простить нас, если мы кому-то доставим беспокойство или совершим неосознанное оскорбление. Простите нас, самых падших, не имеющих никаких положительных качеств, кроме нестерпимого желания, горящего в сердцах никчемных, но жаждущих хоть чемто помочь нашему духовному учителю. Оно побудило нас обратиться к вам с этой весьма актуальной темой, которая раскрывается в этой книге. Мы вовсе не желаем прибегать к спекулятивным доводам и не хотели бы, чтобы эта книга стала причиной раздоров между теми, кто придерживается иной точки зрения. Эта книга грешит многими несовершенствами, но всё же мы надеемся, что вы отнесётесь к ней с полным вниманием. Мы молимся Шрйле Прабхупаде об успешном завершении этого скромного труда. И если будет на то воля Господа, эти выстраданные мысли и молитвы найдут отклик в ваших добрых сердцах.

ванчха-калпатарубхйаш ча крпа-синдхубхйа эва ча патитанам паванебхйо ваишнавебхйо намо намах

«Я в глубоком почтении склоняюсь перед всеми Ваишнавами, преданными Господа. Они исполнены сострадания к обусловленным падшим душам и подобны древу желаний, которое может исполнить любое желание».

ом аджнана-тимирандхасйа джнананджана-шалакайа чакшур унмилитам йена тасмаи шри-гураве намах

«Я был рожден во тьме невежества, но мой духовный учитель открыл мне глаза и рассеял тьму лучом знания. Я склоняюсь перед Ним в глубоком почтении».

нама ом вишну-падайа кршна-прештхайа бху-тале шримате бхактиведанта-свамин ити намине намас те сарасвати деве гаура-вани-прачарине нирвишеша-шунйавади-пашчатйа-деша тарине

«В глубоком почтении я склоняюсь перед Его Божественной Милостью Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйлой Прабхупадой, который очень дорог Господу Кршне, ибо для него нет иного прибежища, кроме лотосных стоп Господа.

О духовный учитель, слуга Сарасвати Госвами, мы склоняемся перед Тобой в глубоком почтении. Ты милостиво проповедуешь учение Господа Чайтаньядевы и несёшь освобождение странам Запада, в которых широко распространился имперсонализм и философия пустоты».

тапта-канчана-гауранги радхе врндаванешвари вршабхану-суте деви пранамами хари-прийе

«Я выражаю своё почтение царице Врндаваны, Радхарані, чья кожа цветом подобна расплавленному золоту. Ты, о дочь царя Вришабхану, очень дорога Господу Кршне».

ш́рū-кршна-чаитанйа прабху-нитйāнанда ш́рū адваита гадāдхара ш́рūвасāди-гаура-бхакта-врнда

«Я предлагаю свои почтительные поклоны Ш́рӣ Кршӊа Чайтанье, Прабху Нитьянанде, Ш́рӣ Адвайте, Гададхаре, Ш́рӣвасу и всем Их последователям».

Харе Кршна, Харе Кршна, Кршна Кршна, Харе Харе Харе Рāма, Харе Рāма, Рāма Рāма, Харе Харе



#### От автора

В этот век *Кали-юги* – век вражды, лжи и лицемерия – демонизм постепенно набирает силу, желая поработить всё человечество. Демонические сущности проникают во все сферы деятельности человека, начиная с правительственной деятельности, социальнополитической, экономической, телевидения и радиовещания. А также и в духовные сферы различных религиозных конфессий. Международное Общество для Осознания Кршны (ISKCON), к сожалению, также оказалось под влиянием демонической системы, лидеры которой пытаются затормозить, приостановить а, возможно, и остановить развитие этого Общества (ISKCON).

Сейчас много людей начинают понимать, что находятся под давлением демонической системы. Не находя выхода из создавшейся ситуации, эти люди обращают свой взор и мысли к Богу. Они приобщаются к различным религиозным вероисповеданиям и молят Господа о спасении. Не имея духовного образования, находясь в иллюзии, они молят Господа о своём материальном благополучии.

Под эгидой религии демоны создают множество религиозных сект и под видом альтруизма, благотворительности и пр., всевозможными способами заманивают простодушных людей в эти секты. Представляя свои выдуманные религии, надуманные религиозные догмы и традиции, они уводят людей от Абсолютной Истины – Верховной Личности Бога. Шрйла Прабхупада говорит:

Подлинные религиозные принципы устанавливаются Верховной Личностью Господа. Даже великие риши, занимающие высочайшие планеты, хотя они и находятся всецело в модусе благости, не могут вводить подлинных, религиозных принципов, не способны на это ни полубоги, ни вожди сиддхалоки, не говоря уже об асурах, обычных людях, видйадхарах и чаранах.

(Шрймад-Бхагаватам 6.3.19)

Истинная религия, или закон заключается в том, что говорит Сам Бог. Если мы изобретаем свои собственные законы, не сообразуясь с программой Бога, мы в конце концов потерпим неудачу.

#### (Диалектический спиритуализм)

Сейчас мир заполнили асуры, рядящиеся в одежды политиков, гуру, садху, йогов и воплощений Бога.

(Шрймад-Бхагаватам 10.3.21 комментарий)

Эта книга не предназначена для широкого круга читателей. Она предназначена для тех людей, которые искренне стремятся познать свою духовную природу и Бога, и при этом не хотят быть обманутыми разными *псевдо-гуру* и лже-богами – таким людям эта книга просто необходима. Она поможет нам несколько иначе взглянуть на окружающий нас мир, узнать то, что много лет лидеры ISKCON скрывали от нас. Увидеть Шрйлу Прабхупаду таким, каким Он есть на самом деле, Его истинное Величие. Она поможет правильнее и лучше понять философию, изложенную в Его книгах и по-настоящему стать духовно счастливыми людьми.

В этой книге представлены материалы, основанные на философии и подлинных документах, подписанных лично Шрйлой Прабхупадой. Все эти материалы подкреплены выдержками из шастр и многих книг Его Божественной Милости Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйлы Прабхупады. Из книги «Последний приказ» представлены письма, беседы, документы гуру ISKCON и документы, оставленые нам Шрйлой Прабхупадой, которые, по сути дела, определяют путь развития Международного Общества для Осознания Кршны на весь период его существования. Мы также приводим фрагменты из книг, писем, лекций и бесед Его Божественной Милости Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйлы Прабхупады.

Выражаем глубокую благодарность тем преданным, которые работали над созданием книги «Последний приказ».



#### ПРЕДИСЛОВИЕ

Начнём с того, что в декабре 1991 года один преданный, назовём его Бхакта-дас, пришёл жить в Московский храм на «Беговой». Через некоторое время руководство храма предложили ему выбрать для себя духовного учителя. Хоть ему и было странно слышать это, так как он уже принял в своё сердце Шрйлу Прабхупаду и думал, что этого достаточно. Тем не менее, ему пришлось подчиниться здешним правилам, так как он очень хотел жить в том обществе, о котором узнал из книг Шрйлы Прабхупады.

Через некоторое время Бхакта-дас выбрал Ниранджана Свами. На тот момент он ему показался скромным и честным преданным. По согласию Ниранджана Свами ему дали пранаму (молитву), при этом сказав, что он должен читать пранаму только ему. По прошествии времени он стал замечать, что та духовная связь, которая была у него со Шрйлой Прабхупадой, стала утрачиваться. Несмотря на то, что Бхакта-дас читал пранаму этому гуру Махараджу, у него не возникала с ним духовная связь, несмотря на все его усилия.

Тогда он обратился к старшим преданным с таким вопросом: «Почему у меня не возникает такая же духовная связь с Ниранджана Свами, какая была со Шрйлой Прабхупадой?» Ему старшие преданные ответили: «Это потому, что ты ещё не получил от него инициацию – как получишь, так сразу же всё восстановится». Но это оказалось иллюзией. Даже после обряда инициации, которую он прошёл в сентябре 1994 года, ничего не изменилось. После падения Харикеши Свами Бхакта-дас серьёзно задумался о своей духовной жизни и сделал для себя соответствующие выводы.

По Милости Господа ему выпала удача жить несколько лет в Шрй Майапур Дхаме и общаться со старшими преданными, жителями святой дхамы. Это послужило стимулом для его духовного прогресса. Благодаря их общению у него развеялись все сомнения, роящиеся в его уме. В 1998 году после съезда GBC Бхакта-дас возобновил читать пранаму Шрйле Прабхупаде, отбросив всё ложное. У него очень быстро восстановились взаимоотношения с Ним и вера его в Шрйлу Прабхупаду – своего Дйкша-гуру – стала сильной и непоколебимой. Он стал испытывать прежнюю радость и удовлетворение в себе.

Видя, как большинство преданных обмануты и находятся в заблуж-

дении относительно истинного положения Шрйлы Прабхупады, у него появилось огромное желание рассказать всему миру о том, кто такой Шрйла Прабхупада. Однако в то время у него не было для этого необходимой квалификации. И вот сейчас у Бхакта-даса понастоящему настало время поделиться своей реализацией о непревзойдённой личности — Его Божественной Милости Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйле Прабхупаде.

Вот уже много лет тема: «Истинный дйкша-гуру ISKCON» будоражит умы преданных и остается актуальной на сегодняшний день. В связи с этим Московские преданные, которые всем сердцем приняли Шрйлу Прабхупаду как истинного дйкша-гуру, попросили его написать на эту тему "Обращение» к преданным ISKCON". Некоторое время он был в замешательстве, не зная как писать. Ведь он не писатель, и не учёный, и даже не имеет академического образования, но произошло так, что гурудев попросил его помочь Ему. А просьба духовного учителя — это даже нечто большее, чем сам приказ. Желая выполнить волю своего дорогого гурудева Шрйлы Прабхупады и уповая на Его Милость, он взялся за этот, можно сказать, титанический для него труд. Поэтому, пожалуйста, будьте к нему чуточку снисходительны.

Моля Господа со слезами на глазах и вознося Ему молитвы, он просил Господа дать ему разум, чтобы он смог найти нужные слова и выразить выстраданные мысли, бурлящие в его душе. В этой книге – откровение Бхакта-даса, исходящее из глубины его сердца. Мы вполне допускаем, что не для всех она будет приятна. В ней говорится о правде и только о правде. О той правде, которую мы называем ИСТИНОЙ. И для тех, кто жаждет её, она будет спасительным нектаром, и этот нектар есть дыхание Прабхупады. Она отражает в себе факты, события, хронику истории и, к сожалению, трагедию, присущие этому веку *Кали*, погружённого в непроглядную тьму невежества. И всё это, несовместимое, каким-то образом смогло найти место в нашей сегодняшней духовной жизни.

Эта книга о величайшей Личности, даровавшей всему человечеству бесценное сокровище – святое имя Господа. Во всём материальном мире нет более Великой личности, или равного Ему, чем Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада. Из этой книги мы узнаем самое сокровенное о Нём.

В жизни Бхакта-даса много раз обманывали и он хорошо понимает, каково быть обманутым: это очень больно. Поэтому он испытывает огромное сострадание к тем душам, которых обманывают, особенно, если вопрос касается духовной жизни. В этой книге мы искренне пытаемся предостеречь от обмана все искренние души, которые стремятся обрести это бесценное сокровище трансцендентного знания, милостиво данное Шрйлой Прабхупадой, и раскрыть всю правду о великом обмане Гуру ISKCON, который длится на протяжении тридцати лет. Это не плод нашего воображения или досужих домыслов – всё, о чём здесь говорится, подтверждается документами и шастрами. До тех пор, пока мы не примем прибежище у лотосных стоп истинного духовного учителя, непосредственного представителя Верховной Личности Бога, мы будем подвергаться обману снова и снова, жизнь за жизнью.

В ISKCON грядут большие перемены. Кршна посылает нам очень серьезные испытания, в которых Он хочет убедиться в нашей искренности и преданности Его истинному представителю. Господь Кршна любит нас всех, и желая помочь, создаёт нам такие ситуации, в которых побуждает нас сделать правильный выбор.

Если мы будем внимательны к событиям, происходящим сейчас в ISKCON, и будем смотреть на всё через призму священных писаний и оставленных Шрйлой Прабхупадой завещаний, то можно с уверенностью сказать, что мы под руководством GBC идём в неверном направлении.

Сейчас мы стоим на пороге великих свершений. Настало время экзамена, который устраивает для нас Господь Кршна. Вспомните, что было пять тысяч лет тому назад перед началом битвы на поле Курукшетра. Произошло разделение на две партии: одни примкнули к Пандавам, сохранявших терпение и снисходительность; другие же примкнули к нечестивым сыновьям Дхритараштры. Итак, если провести аналогию между тем, что происходило пять тысяч лет тому назад и тем, что происходит сейчас в ISKCON, то мы увидим очень большое сходство.

«Пандавы» – это истинные преданные Ш́рӣлы Прабхупады – непосредственного представителя Верховной Личности Бога, сохраняющие терпение и снисходительность, жаждущие сохранить ISKCON

таким, каким желает его видеть Шрйла Прабхупада.

«Нечестивые сыновья Дхритараштры» – это неуполномоченные  $\varepsilon ypy$  ISKCON, идущие против  $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и, отвергнув последний приказ Ш́р $\bar{u}$ лы Прабхуп $\bar{a}$ ды (от 9 июля 1977 года).

Этот пример мы привели для того, чтобы обратить Ваше внимание, дорогие преданные, на сложившуюся в нашем Обществе чрезвычайную обстановку. GBC находится в полной растерянности и зашли в тупик ввиду того, что отвергли приказ Шрйлы Прабхупады от 9 июля 1977 года. Сейчас для GBC очень трудно признаться в своих ошибках и вернуться к последнему указанию Шрйлы Прабхупады. Поэтому нам, преданным, нужно совместными усилиями разобраться в этой сложной ситуации и принять радикальные меры для решения этой глобальной проблемы – для нашего же с вами блага. В противном же случае дальнейшее промедление может привести к расколу нашего Общества не на две, а множество партий, в точности как в Гаўдййа-матхе.

Одни преданные примут Ш́рӣлу Прабхупаду как **истинного** *дакшагуру*, а другие примкнут к самозванным *гуру* ISKCON, к ним также примкнут те, кто зависит от них материально. И такое движение, к сожалению, уже происходит в ISKCON. Это может привести к серьёзным духовным проблемам и раздору между преданными. Разве этого хотел Ш́рӣла Прабхупада? Чтобы предотвратить такую надвигающуюся катастрофу, нам нужно объединиться, – как завещал это Ш́рӣла Прабхупада – в одну большую, единую семью. И тогда все проблемы уйдут прочь. Будем надеяться, что эта книга поможет преданным правильно понять и осознать степень важности этой, весьма актуальной темы.

Эта книга для нас как очищение и вам она может послужить, как минимум, руководством к тому, чтобы сделать правильный выбор.

Пришло время обсудить основополагающие принципы нашего  $\bar{A}$ - $u\bar{a}p\bar{u}ades$ ы, о которых многие годы боялись говорить. Читая измененные книги Шрйлы Прабхупады и слушая искажённую философию неуполномоченных *гуру*, мы находимся в неведении относительно истинного положения Шрйлы Прабхупады и наших взаимоотношений с Ним. Шрйла Прабхупада говорит: «Постарайтесь понять философию, изложенную в моих книгах» (лекция 23.09.1969).

Вот так и нам хотелось бы вам сказать: «Дорогие преданные, пожалуйста, постарайтесь понять, кто такой Шрйла Прабхупада и каково Его истинное предназначение в этом материальном мире».

Эта книга является скромной попыткой представить Шрйлу Прабхупаду таким, каким Он есть на самом деле, особенно подчеркивая глубину важности Его окончательного завещания и тех Его указаний, представленных в Его книгах и письмах, которые помогут нам в истинном свете увидеть Шрйлу Прабхупаду, глубже проникнуться и понять Его как личность, не имеющую Себе равных во всей истории человечества.

Эта книга – преданное служение нашему дорогому Гурудеву Шрйле Прабхупаде. Мы искренне пытаемся в ней прославить и защитить Его от злопыхателей и завистников, которые пытаются прибрать к рукам Его имя, честь, славу и его наследие – тем самым причинить вред Миссии – Движению сознания Кршны, колыбели Мировой Духовной Революции. От всего сердца молим и желаем убедить всех преданных и всех искренних душ, привлекающихся этим Движением сознания Кршны в том, что в нашей Гаўдййа-сампрадайе истинный гуру ОДИН – Основатель-Āчарйа Его Божественная Милость Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйла Прабхупада.

Шрйла Прабхупада ки Джая!



# Глава первая

# 1.1 Ученическая преемственность

Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада – Основатель-*Āчāрйа* Международного Общества для Осознания Кршны (ISKCON) – покинул этот мир 14 ноября 1977 года, но это вовсе не значит, что Шрйла Прабхупада умер, что Он мертв. **HET!** Шрйла Прабхупада жив, Он живёт в Своих книгах, в Своих Божественных наставлениях. Он живёт в сердцах Своих искренних преданных. Он никогда не умрёт. Он будет жить вечно. Шрйла Прабхупада – наш вечный *Гуру*. Он является для всех нас – Истинным Духовным Учителем!

Преданные Кршны каждый день поют, вознося молитвы духовному учителю, и нам искренне хотелось бы всем пожелать, чтобы каждый из нас в полной мере осознавал, к какой личности мы обращаемся с этой молитвой:

сāкшāд-дхаритвена самаста-ш́астраир уктас татха бхавйата эва садбхих кинту прабхор йах прийа эва тасйа ванде гурох ш́рū-чаранаравиндам

Богооткровенные писания гласят, что духовному учителю следует поклоняться как Верховной Личности Бога и чистые преданные Господа повинуются этому предписа-

нию. Духовный учитель – самый доверенный слуга Господа. Склонимся же в почтении к лотосным стопам нашего духовного учителя.

(Наука самоосознания, глава 2)

Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада является той самой личностью, о котором говорится в этом стихе. Истинный духовный учитель ОДИН, так как принадлежит к цепи ученической преемственности. Шрйла Прабхупада, – непосредственный представитель Верховной Личности Бога, поэтому его позиция почти такая же, как и позиция Самого Господа Кршны. Через него говорит вся непрерывная цепь ученической преемственности, донося до нас в неизменности чистое знание Вед. Любой, кто серьёзно хочет обрести подлинное знание, должен обратиться к такому духовному учителю и принять у него прибежище, получив инициацию.

Шрйла Прабхупада говорит:

Это знание сообщает Всевышний, оно нисходит в процессе *парампары*, подлинной цепи ученической преемственности, **от одной реализованной души к другой**.

(Диалектический спиритуализм, Предисловие)

В «Бхагавад-гӣте» стих 4.34 комментарий, Ш́рӣла Прабхупада говорит: «Путь духовной реализации, без сомнения, труден. Поэтому Господь советует нам обратиться к **истинному** духовному учителю, принадлежащему к цепи ученической преемственности, начинающейся с Самого Господа. Никто не может быть **истинным** духовным учителем, если он не принадлежит к такой последовательности...»

Верховный Господь подробно объяснил в «Бхагавад-гūте», как нужно жить и действовать в материальном мире и как вернуться домой, к Богу. Поэтому человек не должен позволять вводить себя в заблуждение разным **лжеучите-лям**, глупцам и невеждам. Своим *гуру*, наставником, принять нужно Самого Господа, Верховную Личность. Однако «Бхагавад-гūту», или наставления Господа, трудно понять без помощи *гуру*. Поэтому гуру приходит как представитель парампары.

# (Шрймад-Бхагаватам 8.24.53 комментарий)

Существует четыре авторитетных парампары, или сампрадайи: Брахма-сампрадайа, Рудра-сампрадайа, Ш́рӣ Рамануджа-сампрадайа и Кумара-сампрадайа:

сампрадайа-вихина йе мантрас те нишпхала матах. Получив знание о Всевышнем от такой сампрадайи – по цепи духовных учителей, – человек обретает просветление. Если же не обратиться к учителю, принадлежащему к авторитетной сампрадайе, то постичь Верховную Личность Бога будет невозможно.

# (Шримад-Бхагаватам 7.7.17 комментарий)

Мы относимся к *Брахма-сампрадайе*. После прихода Шрй Чаитанйа Махапрабху в эту *сампрадайу*, она стала называться *Брахма-Мадхва-Гаўдайа-сампрадайа*, или просто *Гаўдайа-сампрадайа*. В «Бхагавадгйте» Шрйла Прабхупада приводит *гуру-парампару* — Брахма, Нарада, Вьяса... и так далее до Шрйлы Прабхупады. После ухода Бхактисиддханта Сарасватй Тхакура в нашей *гуру-парампаре* начались отклонения. Эти отклонения были всегда после ухода великих *ачарйев*. Например: сразу же после ухода Шрй Чаитанйи Махапрабху появились секты, отклонившиеся от Его учения. Во времена Вишванатхи Чакраварти Тхакура отклонившиеся секты привели к упадку *Гаўдайа-Вашинавизма*, и также во времена Бхактивинода Тхакура появлялись секты. Извечная проблема *Кали-юги*.

Аналогичным образом, сразу же после ухода Бхактисиддханта Сарасвати Тхакура в нашей *гуру-парампаре* начались отклонения. Бхактисиддханта Сарасвати Тхакура перед уходом из этого материального мира Своим ученикам сказал: «Создайте GBC и сотрудничайте. Ждите, среди вас проявится *āчāрйa*».

Но они пошли против Его указаний, стали действовать по своей прихоти, выдавая за Его волю свои собственные выдумки, и в конечном итоге, как мы видим, произошло дробление на множество матхов, в каждом из которых появился свой неуполномоченный ачарйа. Вот так образовываются апасампрадаи, секты. Секты – это те духовные организации, которые отклонились от учения Господа Шрй Чаитанйа Махапрабху и не принимают авторитет ачарйев, принадлежа-

щих к цепи истинной ученической преемственности. И точно также, после ухода нашего  $\bar{A}$  ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхуп $\bar{a}$ ды Его ученики пошли против Его указаний и отклонились от Его учения.

Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада является Основателем-Āчарйей Международного Общества для Осознания Кршны (ISKCON). За четыре месяца до своего ухода Шрйла Прабхупада написал завещание и издал Директиву от 9 июля 1977 года (смотрите "Приложение"), где Он абсолютно ясно излагает Свою последнею волю. А воля ачарйи — это воля Бога. В Своих книгах Шрйла Прабхупада также говорит, как должно функционировать Общество ISKCON после Его ухода на всём протяжении своего существования. Шрйла Прабхупада утверждает следующее:

В нашем Движении сознания Кршны требуется, чтобы человек был готов отказаться от четырех основ греховной жизни: незаконного секса, употребления в пищу мяса, употребления одурманивающих веществ и от азартных игр. В особенности, в западных странах, мы прежде всего смотрим – готов ли потенциальный ученик следовать регулирующим принципам? Тогда он получает имя Вашинава – слуги Господа и посвящение в воспевание "Харе Кршна" Маха-мантры, как минимум шестнадцати кругов ежедневно. Таким образом, ученик совершает преданное служение под руководством духовного учителя или Его представителя в течение от шести месяцев до года. Затем его рекомендуют ко второй инициации, во время которой он получает священный шнур и статус истинного брахмана.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 24.330)

Таким образом, в начале ученики нашего Движения сознания Кршны соглашаются жить с преданными и постепенно, оставив четыре запрещённых действия – незаконный секс, азартные игры, мясоедение и интоксикации – они прогрессируют в духовной жизни. Когда человек регулярно следует этим принципам, ему дается первая инициация (хари-нама), и он регулярно повторяет по меньшей мере 16 кругов в день. Затем, через 6 месяцев или через год, он инициируется во второй раз и получает священный шнур, пройдя ритуал жертвоприношения.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Ади-лила 17.265)

В течение шести месяцев кандидат на инициацию должен посещать *арати* и классы по *шастрам*, практиковать регулирующие принципы и общаться с преданными. Когда человек действительно совершает продвижение в *пурашчарйа-видхи*, то президент местного храма рекомендует его к инициацию. Человек не может быть инициирован ни с того ни с сего без соответствия требованиям. Если человек и далее продвигается в воспевании шестнадцати кругов Харе Кршна мантры ежедневно, следовании регулирующим принципам и посещении лекций, он получает священный шнур (опознавательный знак *брахмана*) по прошествии следующих шести месяцев.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 15.108)

Сразу же после ухода нашего  $\bar{A}$  чарйи Шрйлы Прабхупады эти одиннадцать представителей прекратили действовать так, как действовали при Его физическом присутствии, выполняя обязанности ритвика (священнослужителя) и проводя обряд инициаций (как первой так и второй) от имени Шрйлы Прабхупады, они "мистическим образом" превратились в дикша-гуру. Согласно «Директиве от 9 июля 1977 года», эта ритвик-система должна действовать на протяжении всего периода существования Международного Общества для Осознания Кршны (ISKCON). Несмотря на то, что эта Директива короткая по своему содержанию, в ней трижды говорится, что все ученики, которых они инициируют, должны становиться учениками Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады.

Отвергнув приказ Прабхупады (от 9 июля 1977 года), они объявили себя *āчāрйами*, *дūкшā-гуру*, единственными преемниками и поделили между собой Общество, с такой тщательностью созданное Шрйлой Прабхупадой, раскинувшееся по всей планете на одиннадцать зон. Таким образом, присвоив себе имущество, деньги и большое количество Его учеников, они получили долгожданную возможность господствовать, каждый в своей зоне. Эта система зональных

**āчāрйев**, которая длилась на протяжении десяти лет, положила начало великого обмана *гуру*-ISKCON.

После падения многих из этих "гуру" (из числа 11 ритвиков) GBC, вместо того, чтобы признать свои ошибки и восстановить установленную Шрйлой Прабхупадой ритвик-систему, добавили ещё дюжину новых гуру, объявив, что в принципе все ученики Шрйлы Прабхупады могут быть кандидатами в дйкша-гуру. Желающие должны подать заявление в GBC для его рассмотрения. Этим вторым обманом, который длится по сей день, GBC окончательно запуталось и зашло в тупик, пытаясь представить свою собственную сиддханту.

Именно по этой причине некоторые *гуру* ISKCON отказались давать инициацию, но пока, к сожалению, не проявляют активных действий для восстановления подлинной системы инициаций, установленной Шрилой Прабхупадой:

Преданные всегда всем смиренно выражают почтение, но когда дело касается обсуждению шастр, они не соблюдают обычный этикет, они говорят только истину, хотя совсем не обязательно, что это будет приятно.

Мы в этой книге поступаем согласно этим правилам, поэтому комуто это может быть не приятно.

Чтобы не быть голословным, мы вынуждены в качестве фактов называть имена некоторых неуполномоченных *гуру*, рьяно отстаивающих своё незаконное положение *дікша-гуру*.

Некоторые члены GBC признают тот факт, что назначения стать  $\mathcal{L}\bar{u}$ к $u\bar{a}$ -zуру не было.

## Например:

В действительности Прабхупада никогда не назначал никаких гуру. Он назначил 11 ритвиков. Он никогда не назначал их Гуру.

(Тамала-Кришна Госвами (1946-2002), разговор в Доме Пирамиде 03.12.1980 Топанга-каньон)

**Шр**йла Прабхупада никого не назначал быть Гуру в будущем.

(Джаядвайта Свами, выборный *гуру* ISKCON, видео-дебаты 1990 Сан-Диего)

Шрйла Прабхупада никогда не говорил: «Вот следующие 11 ачариев и они являются уполномоченными гуру для ISKCON». Он никогда не делал этого.

(Равиндра Сварупа Дас, выборный *гуру* ISKCON, видео-дебаты 1990 Сан-диего)

Наше Международное Общество для Осознания Кршны — это большая семья, с любовью созданная Шрйлой Прабхупадой, где Он является для ВСЕХ нас, как отец. Однако, сейчас появилось много так называемых "отцов", которые взяли на себя незаконно функции дйкшагуру, провозгласив себя ачарйами, представителями Бога. Проповедуя отклонившуюся философию, противоречащую сиддханте, установленной Шрйлой Прабхупадой, GBC превратили ISKCON во множество десятков групп, что привело наше Общество к дискредитации в глазах мировой общественности.

Чтобы оправдать своё незаконное положение *дікша-гуру*, они приводят множество вымышленных аргументов, выдавая их за волю Ш́рилы Прабхупады.

### Например:

Шиварама Свами – *гуру*, избранный ISKCON, говорит: «Закон ученической преемственности гласит, что ученик **принимает живого духовного учителя**, живущего в смысле физического присутствия» (Журнал «ISKCON» Гаура-Пурнима 1990).

Это утверждение Шиварама Свами является абсолютным измышлением, не имеющего ничего общего с учением Шрйлы Прабхупады. Такого "закона" просто не существует. Ни в одной из книг Шрйлы Прабхупады, и ни в одной из записей мы не встретим подобного утверждения.

Шрйла Прабхупада даёт следующее определение ученической преемственности (парампары):

Парампара означает – слышать правду от духовного учителя. Ученическая преемственность не всегда значит,

что надо быть официально инициированным. Ученическая преемственность значит – **принять ученическое заключение**.

(беседа 20.12.1976)

Это *заключение* есть – концепция "Никаких изменений" в ISKCON, и GBC должен безукоризненно её выполнять. По-другому говоря: **ученическое заключение** является последним **заключительным** указанием Шрйлы Прабхупады (от 9 июля 1977 года):

Так, хотя духовный учитель может не присутствовать физически, вибрация должна быть воспринята как его личное присутствие. То, что мы услышали от духовного учителя, продолжает жить.

(лекция 13.01.1969 Лос-Анжелес)

Приведём ещё один пример, где Хридаянанда дас Госвами, самоуполномоченный *гуру* ISKCON, отстаивая своё незаконное положение (*дікша-гуру*), утверждает телесную концепцию ЖИВОГО *гуру*. Он говорит:

Что касается цепи ученической преемственности, то Шрйла Прабхупада считал Своё физическое присутствие очень существенным в этом отношении.

(Хридаянанда дас Госвами, соавтор книги GBC «Приказ Прабхупады»)

Вот, что говорит по этому поводу сам Шрйла Прабхупада:

Такое общение с духовным учителем должно быть на уровне вибрации, **а не на физическом уровне**. Это и есть настоящая форма общения.

(Возвышение к сознанию Кришны глава 4)

**Хотя на физическом уровне мы разделены**, с духовной точки зрения мы вместе. Поэтому нам всегда нужно заботится только об этой духовной связи.

(письмо Шрйлы Прабхупады Гаурасундаре)

На духовном уровне не существует различий между гуру и Его наставлениями.

Шрйла Прабхупада говорит:

Не существует разницы между духовным учителем и его наставлениями. Поэтому в Его отсутствие, слова учителя должны быть предметом гордости ученика.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Āди-лӣлā 1.35 комментарий)

Несмотря ни на что, GBC упорно продолжает навязывать телесную концепцию ЖИВОГО *гуру*.

И не менее удивительно то, что мы, преданные, продолжаем верить им. Шрйла Прабхупада никогда не утверждал подобной чепухи. Прабхупада просто физически не мог знать всех своих учеников, тем не менее, они получили инициацию и стали его учениками. Таким образом, инициация не требует физического присутствия гуру. Если Прабхупада не присутствует на планете в физическом теле, это не значит, что Он умер и Его больше нет. Он есть, Он присутствует с нами духовно.

Это называется *праката*, **физически** присутствует. Но существует другое состояние – *апраката* – когда кто-либо не присутствует лично. Но это не означает, что Кршӊа мертв или Бог мертв. Это значит *праката* или *апраката* – **физически присутствует или нет**, это не важно.

(лекция 11.12.1973 Лос-Анджелес)

Я приехал в вашу страну, чтобы распространять сознание Кршны, и вы помогаете Мне в Моей миссии. Хотя **Я физически не присутствую** там, но духовно Я всегда с вами.

(письмо Нандарани, Кришна деви и Субале 03.10.1967)

В «Махабхарате» описывается, как Дхармараджа обращается к Махарадже Юдхиштхире с четырьмя вопросами. Один из этих вопросов – ках пантхах? – «Мы сбиты с толку, какой же верный путь?» Говорится: нана мунира нана мата, йата мата патха. «Сколько

мудрецов – столько и дорог. Мы в замешательстве. Где тот единственный верный путь, по которому стоит идти?»

Сейчас в ISKCON 80 "мудрецов", следовательно столько же и дорог. Не зная верный путь, они находятся в замешательстве, как и многие из нас. Вот что говорит один из председателей GBC:

Как нам управлять нашим многополюсным и распадающимся на отдельные группы Обществом? Каким образом можно согласовать наши противоречивые убеждения? [...] Если мы зададимся вопросом, почему ISKCON сейчас оказался в таком невыносимом положении, можно лишь заключить, что это происходит вследствие продолжающихся реакций, которые приходят к нам за наши собственные грехи и оскорбления. Таким образом, для GBC (и ISKCON) всё ещё есть необходимость искупать свои осознанные или неосознанные грехи и оскорбления. Я молюсь Господу и пытаюсь понять, что можно сделать с этим, так как чувствую большую ответственность за свои действия и так же чувствую что ситуация чрезвычайно трудна. Я не вижу никакого простого решения, и так или иначе, мои возможности ограничены, несмотря на то, что в этом году GBC избрал меня для того, чтобы что-то сделать. Итак, я нахожусь в тупике и от этого очень страдаю.

(председатель GBC Равиндра Сварупа, послание, направленное по электронной почте членам GBC по поводу гуру Данурдхары Свами, который обвиняется в жестоком обращении с детьми)

# Шрйла Прабхупада говорит:

Неопределённость есть тогда, когда мы не приемлем реальность. Реальность – это Бог и **Его непосредственный представитель**. Если мы не принимаем Его представителя, наше положение очень не надёжно.

(Диалектический спиритуализм)

«Махаджана – ОДИН и прямая дорога в трансцендентальный мир тоже одна».

#### (Наука самоосознания, глава 2)

Самое простое решение – предаться Шрйле Прабхупаде. Истинному **Махаджану** – и принять истину, исходящую непосредственно из Его Божественных уст. И тогда все проблемы будут решены автоматически. Но вся беда в том, что вследствие нашего заблуждения, мы пытаемся понять Шрйлу Прабхупаду, и смотрим на Него через лжеучетелей, которые не являются чистой средой. Поэтому нам очень трудно понять и принять истину, исходящую непосредственно от Шрйлы Прабхупады.

Тем не менее, истина остаётся истиной, независимо от того, в нашем она уме или нет, истина абсолютна. И те, кто искренне предаются Шрйле Прабхупаде, по Его милости способны понять её.

### Шрйла Прабхупада говорит:

Если мы хотим узнать что-нибудь о Боге, нам следует получить знание либо непосредственно от Него, либо от лица, которое Его знает. В «Бхагавад-гӣте» дается следующее указание:

тад виддхи пранипатена парипрашнена севайа упадекшйанти те джнанам джнанинас таттвадаршинах

«Попытайся узнать истину, обратившись к духовному учителю. Вопрошай его смиренно и служи ему. Самореализованная душа способна дать тебе знание, ибо она видит истину» («Бхагавад-гйта» 4.34). Слово таттва-даришнах обозначает того, кто действительно знает о Боге. Узнавать о Боге необходимо у того, кто воочию видел Его.

(Диалектический спиритуализм)

# Шрйла Прабхупада говорит:

Садху-шастра-гуру. Мы можем приблизиться к Богу, поняв святого, изучая ведические писания и следуя наставлениям **истинного** духовного учителя. Садху, шастра и гуру должны подтверждать друг друга. Садху — это тот,

чьи слова не выходят за рамки писаний, а *гуру* – это тот, кто учит в соответствии с писаниями. *Гуру* не может выдумывать то, чего нет в *шастрах*. Когда мы принимаем наставления из всех трех источников, мы можем в совершенстве развить свое понимание Верховной Личности Бога.

#### (Диалектический спиритуализм)

Шрйла Прабхупада для всех нас является **истинным** *дікша-гуру*, который через Свои книги даёт нам трансцендентальное Знание (*дівйа-джйана*), или инициацию, забирая нашу карму. И тем святым *садху*, чьи слова не выходят за рамки писаний. Шрйла Прабхупада – это *садху*, который дал комментарий к священным писаниям. Он также для нас является и *шикша-гуру*, так как мы получаем от Него наставления через Его книги. Если мы пытаемся понять Шрйлу Прабхупаду через арбитров (посредников), предаваясь им, и медитируя на них, то нам никогда не приблизиться к Богу.

**Ш**рӣла Прабхупада говорит:

*Према-бхакти* можно развить только по милости **истин- ного** духовного учителя, *сад-гуру* – и никак иначе.

(Диалектический спиритуализм)

Наши *гуру* ISKCON могут быть только наставляющими *гуру*, или *шикша-гуру*, но они не должны проповедовать то, что противоречит *садху* – Шрйле Прабхупаде.

Шрйла Прабхупада говорит:

Шикша-гуру, который даёт наставления, противоречащие наставлениям духовного учителя, не является истинным шикша-гуру. Это демон... Шикша-гуру не может давать наставления противоречащие наставлениям дікша-гуру. Это не шикша-гуру. Это негодяй.

(лекция по «Бхагавад-гите» 04.07.1974 Гонконг)

Несмотря на такие утверждения, сделанные Шрйлой Прабхупадой, они всё же проповедуют искажённую философию *гуру-таттвы*, противоречащую Его учению и выдают себя не за тех, кем в действи-

тельности должны быть. Все книги Шрйлы Прабхупады являются священными писаниями, и во всех своих книгах Шрйла Прабхупада говорит об истинном *гуру*, **сад-гуру** в единственном числе. Не может быть и речи, о 80-ти истинных гуру.

Если Абсолютная Истина одна, относительно чего, мы полагаем, нет двух мнений, не может быть также и двух гуру.

Гуру один, так как принадлежит к цепи ученической преемственности. [...] Не может быть двух истинных гуру так как то, что говорит истинный гуру, не отличается от того, что говорили его предшественники.

(Наука самоосознания, глава 2)

Все мы хорошо понимаем, что означает слово "цепь": это звено, идущее за звеном, в результате чего образовывается цепь. Так и цепь духовных учителей, или ученической преемственности: от одной реализованной души к другой. Это называется – парампара. Однако, если взять во внимание ту философию "гуру-таттвы", которую пытаются нам навязать "гуру" ISKCON, то она противоречит вышеизложенному. Получается так, что после Шрйлы Прабхупады идёт не одно звено, а целых 80 "звеньев" одновременно, это уже получается, извините, гроздь винограда, а не цепь парампары. Это противоречит той самой традиции, о которой они любят так много говорить, когда им это выгодно.

## Шрйла Прабхупада говорит:

Нужно действовать согласно повелению Кршны, которое передаётся через парампару и истинного духовного учителя. Это очень важный момент. Поэтому исполнение распоряжения духовного учителя следует считать главной обязанностью в своей жизни. Если человек принимает истинного духовного учителя, и действует под его руководством, то ему обеспечено совершенство жизни в сознании Кршны.

(Бхагавад-гита 18.57 комментарий)

Все священные писания говорят о преданном служении Кршне под

руководством Его представителя, которым, в данный момент является Шрила Прабхупада.

Шрйла Прабхупада говорит:

Вся наша деятельность, совершаемая в преданном служении, должна быть связана с Кршной. Эта связь возникает, когда мы принимаем **истинного** духовного учителя, являющегося непосредственным представителем Кршны в цепи ученической преемственности.

(Нектар преданности, Введение)

Что касается системы *парампары*: нет ничего удивительного в больших перерывах [...] мы находим в «Бхагавадгйте», что Гйта была поведана Богу Солнца несколько миллионов лет назад, но Кршна упомянул только три имени в этой системе *парампары* — а именно Вивасвана, Ману и Икшваку; поэтому эти перерывы не препятствуют пониманию системы *парампары*. **Мы должны выбрать выдающегося āчāрйу, и следовать Ему**. [...] Мы должны учиться у авторитетного *āчāрйи*, какой бы *сампрадайе* мы не принадлежали.

(письмо Дайананде 12.04.1968)

Чтобы постичь смысл учения «Ш́рймад-Бха̄гаватам», необходимо обратиться к духовному учителю, который в данный момент представляет цепь ученической преемственности.

(Шрймад-Бхагаватам 2.9.7 комментарий)

Этим утверждением Ш́рӣла Прабхупада говорит нам о том, что мы не можем получить трансцендентальное знание (дівйа-джна), или другими словами инициацию, от другого ачарйи в линии нашей парампары, минуя Ш́рӣлу Прабхупаду, так как Ш́рӣла Прабхупада и есть та самая личность, которая в данный момент представляет цепь ученической преемственности.

Ученическая преемственность или *гуру-парампара*, вечна; не может быть и речи о том, что она может прекратиться. Шрйла Прабхупада установил *ритвик-систему*. **Ритвики** принадлежат этой *парампаре* и

будут представлять Шрйлу Прабхупаду. **Новые ученики** также принадлежат этой *парампаре* и будут представлять Его. **Его книги** будут представлять Его; **Его общество** будет представлять Его; **Его мурти**, будут представлять Его. Она не может прерваться по случаю физического ухода с планеты духовного учителя. Инициация означает духовную, трансцендентальную связь ученика с учителем. Духовное знание передаётся через *Вани* (трансцендентальный звук), а не через физический контакт. Никто не сможет передать этот божественный звук – *шабда-брахму* – обладая несовершенными чувствами. Только Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада – непосредственный представитель Кршны, стоящий в цепи истинной ученической преемственности – способен передать этот божественный звук.

Наши неуполномоченные *гуру*-ISKCON инициируют своих последователей *Харе Кршна мантрой* и *Гайатри мантрой*, и человек, получивший от них эти *мантры*, конечно же, надеется духовно продвигаться и достигнуть совершенства. Священные писания говорят, что *дакша-гуру*, дающий *мантру*, должен быть **сиддха-пурушей** той мантры, которую он даёт, и быть уполномоченным Верховной Личностью Бога. В противном же случае эти *мантры* не имеют никакой силы.

В «Падма Пура́не» говорится:

сампрадайа-вих $\bar{u}$ на йе мантр $\bar{a}$ с те нишnхаnа мат $\bar{a}$ х

«Пока ты не принял посвящение от **истинного** духовного учителя, стоящего в цепи ученической преемственности, **мантра**, которую ты, возможно, получил, **не окажет ни-какого воздействия**».

С другой стороны, тому, кто получил трансцендентное знание, **слушая** истинного наставника, стоящего в цепи ученической преемственности, и кто искренне почитает истинного *āчāрйу*, непременно будет открыта богооткровенная мудрость Вед. **Но для эмпирического познавательного подхода это знание всегда закрыто**.

(Наука самоосознания, глава 2)

Ачарйа даёт нам метод, с помощью которого можно пере-

сечь океан неведения, взойдя на корабль лотосных стоп Господа, и те, кто строго следуют его указаниям, в конце концов по милости Господа достигнут цели. Этот метод называется āчāрйа-сампрадайа. Вот почему говорится: сампрадайа-вихūнā йе мантрāс те нишпхалā матах («Падма Пурāна»). Āчāрйа-сампрадайа абсолютно авторитетна. Поэтому человек должен принять āчāрйа-сампрадайу, иначе все его усилия окажутся тщетными.

(Шрймад-Бхагаватам 10.2.31 комментарий)

Шрйла Прабхупада говорит: «Поэтому человек не должен позволять вводить себя в заблуждение разным **лжеучителям**, глупцам и невеждам».

Получив эти *мантры* от самозванных *гуру*, мы можем повторять их миллионы жизней. Нам нужно внимательно слушать Шрйлу Прабхупаду, тогда мы не будем сбиты с толку разными лжеучителями.

По воле случая нам представилась возможность ознакомиться с книгой Гоур Говинда Свами «Милость гуру». Приводим небольшой отрывок из этой книги, где Гоур Говинда Свами утверждает следующее:

- **Преданный:** Обязательно ли физическое присутствие *гуру*?
- **Гоур Говинда Свами:** О да! Он ведь личность, он не безличен.
- **Преданный:** То есть нельзя просто сказать: «Ну я же читаю книги?»
- Гоур Говинда Свами: Книги говорят: «Примите *гуру*». Исходите из того, что должны быть *пранипата*, *парипрашна* и *сева* предаться, служить и вопрошать кого, кому? Книгам?

Давайте послушаем, что говорит по этому поводу Сам Шрйла Прабхупада:

Физическое присутствие – **несущественно**. Присутствие трансцендентального звука, изошедшее из уст духовно-

го учителя, должно быть принято как руководство к действию в нашей жизни. Так приходит успех в духовной жизни. Если вы чувствуете сильную разлуку со мной, поместите моё изображение на асану и так вы обретёте источник вдохновения.

(письмо Брахмананде и другим ученикам 19.01.1967)

#### И ещё:

**Ш́рӣла Прабхупа̄да:** Даже мгновенное общение с чистым преданным приносит абсолютный успех!

**Реватинандана:** Относится ли это к чтению слов чистого преданного?

Шрила Прабхупада: Да.

(беседа 13.12.1970)

#### А также:

Парамахамса: Мой вопрос такой: когда чистый преданный комментирует «Бхагавад-гӣту», человек, который никогда не встречал его физически, просто читает эти комментарии, объяснения, получает ли он тот же самый результат?

**Ш́рӣла Прабхупада: Да.** Вы можете общаться с Кршӊой, читая «Бхагавад-гӣту». А эти святые люди дали свои толкования, комментарии. Что здесь сложного?

(прогулка 11.06.1974 Париж)

Возникает вопрос: Как же Гоур Говинда Махарадж обходился без физического присутствия своего духовного учителя Шрйлы Прабхупады почти двадцать лет? Кого он вопрошал всё это время, если Прабхупада не присутствовал физически? Кому он служил, если Прабхупада физически отсутствует? Что он мог получать из священных книг, имея такое сознание? Махарадж пишет: "книги говорят". Книги сами говорить не могут, через эти книги говорит истинный сад-гуру, и Он в них живёт. А если кто-то считает, что сад-гуру Шрйла Прабхупада умер и думает, что это даёт ему право измышлять

философию, то он глубоко ошибается. «Бхагавад-гӣтā» – это непосредственное откровение Господа Кршны и Она не отлична от Его Самого. Её можно вопрошать и поклоняться Ей.

«Бхагавад-гūтā» тождественна Кршне, и поскольку Кршна – Абсолютная Верховная Личность Бога, между Кршной и Его словами нет разницы. Поэтому «Бхагавад-гūте» поклоняются как Самому Господу Кршне, так как они абсолютны. Тот, кто слушает «Бхагавад-гūту» как она есть, действительно слышит слова, исходящие непосредственно из лотосных уст Господа.

(Наука самоосознания, Бессмертный нектар «Бхагавад-гūты», комментарий)

Шрйла Гоур Говинда Махарадж очень искусно фальсифицирует смысл задаваемых вопросов, чтобы ответы на них были в соответствии с ложной концепцией *псевдо-гуру* ISKCON. Тем самым он умаляет истинное положение Шрйлы Прабхупады.

Самозванные *гуру* ISKCON всячески пытаются утвердить **телесную концепцию** "ЖИВОГО" *гуру*. Подобные утверждения могут заявлять только те, кто смотрит на духовные вещи через призму своего ложного *ЭГО*, которое диктует ему – **Я есть это тело**, поэтому мне нужен *Гуру*-тело! Это ничего не имеет общего с сознанием Кршны. Духовное знание передаётся через *Вани* (трансцендентальный звук), а не через физический контакт. Наши материальные чувства несовершенны, поэтому шастры нам советуют смотреть на всё через призму шастр, потому что мы не способны видеть непосредственно. Шрйла Прабхупада говорит: **«Духовный Учитель – есть Принцип, а не тело».** 

**Журналист:** Что случится с Движением сознания Кршны в Соединенных Штатах когда вы умрёте?

Шрйла Прабхупада: Я никогда не умру.

Преданные: Джая! Харибол! (смеются)

**Шрйла Прабхупада: Я буду жить в моих книгах**, и вы будете ими пользоваться.

(пресс-конференция 16.07.1975 Сан-Франциско)

**Я останусь вашим личным наставником**, присутствую ли я физически или нет, также как я получаю личное общение от своего *Гуру* Махараджа.

(беседа 14.07.1977 Врндаван)

Я всегда с тобой. Не переживай, если физически я отсутствую.

(письмо Джаянанде 16.09.1967)

Гоур Говинда Махарадж по всей видимости считает, что он сам не совершает *гуру-апа-ратху*, и в своей книге, «Милость гуру» он спрашивает у преданного:

**Гоур Говинда Свами:** Какая самая тяжелая нама-апаратха?

**Преданный:** Пренебрегать наставлениями духовного учителя.

Преданный дал не совсем точный и не полный ответ на поставленный вопрос Махараджа. Существует десять оскорблений, которые необходимо избегать, воспевая святое имя Господа. Третий пункт гласит:

**Отвергать** указания духовного учителя, **находящегося в цепи ученической преемственности**.

К сожалению, все неуполномоченные *гуру* ISKCON совершают эту самую тяжелую *нама-апа-ратху* – **отвергают** последний «**Приказ** от 9 июля 1977 года» своего духовного учителя Шрйлы Прабхупады – представителя Верховной Личности Бога, **находящегося в цепи ученической преемственности**.

По этому случаю проведём ещё один анализ "утверждений" Шива-Рамы Свами. В своей книге «Шикша-гуру» Шива-Рама Свами утверждает следующее: «Дйкша-гуру — это воплощение Верховной Личности Бога». Да, с этим утверждением мы согласны. Истинный дйкша-гуру — это проявление Верховной Личности Бога. Далее Махарадж утверждает: «Дйкша-гуру может быть как освобождённым, так и не достигшим освобождения».

Этим утверждением Махарадж противоречит сам себе. Сначала он

говорит, что *дікша-гуру* — это воплощение Бога, а потом заявляет, что *дікша-гуру* может быть обусловленной душой. Разве может воплощение Бога быть обусловленной душой? Вот так они обманывают простодушных людей, вводя их в заблуждение. Иногда они могут цитировать текст 5 из «Нектара наставлений» (комментарий), чтобы доказать что «Ваишнав-неофит или Ваишнав на промежуточном уровне также может принимать учеников…»

Однако, по какой-то причине, они не заметили, что остальная часть предложения предупреждает учеников таких "гуру", что **«они не смогут достичь высшей цели жизни под его недостаточным руководством».** Далее утверждается: **«Поэтому, ученик должен быть осмотрительным, и принять своим духовным учителем уттама-адхикари».** Неквалифицированные гуру также предупреждаются:

Не следует становиться духовным учителем, если не достиг уровня уттама-адхикари.

(Нектар Наставлений, текст 5 комментарий)

Приводим **единственный** отрывок из книг Ш́рӣлы Прабхупа̄ды, где термин "Дӣкш $\bar{a}$ " ( $\partial \bar{u}$ кшитах) связан с необходимой квалификацией:

маха-бхагавата- шрештхо брахмано вай гурур нрнам сарвешам эва локанам асау пуджйо йатха харих маха-кула-прасуто 'пи сарва- йаджнешу дикшитах сахасра- шакхадхйайй ча на гурух сйад авашинавах

«Гуру должен утвердиться на высшей платформе преданного служения. Есть три класса преданных и необходимо принять прибежище у гуру высшего класса.

Когда он достигает высшего положения Маха-Бхагавата, его принимают как гуру и поклоняются Ему, точно как Хари – личности Бога. Только такая личность достойна занять положение гуру».

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лӣла 24.330 комментарий)

Приведём ещё одно утверждение Шива-Рамы Свами из книги «Шикша-гуру»:

Одно из отклонений связанной с *дйкшей*, известно как система *ритвиков*. Пребывая в невежестве относительно Ваишнавской традиции, преданные склонны впадать в заблуждение и считать, что Прабхупада продолжает давать духовные посвящения, даже не присутствуя здесь лично. Упор, который даётся на выдуманную систему *дйкши*, способствует увеличению числа последователей философии *ритвиков* там, где преданные не понимают, ни что такое *шикша*, ни что именно через неё осуществляется связь со Шрйлой Прабхупадой. Разочарованные старшие преданные, чьё руководство было низведено в лучшем случае до "советов" меньшей важности, не питающие иллюзий по поводу результатов *дйкши*, существующей в ISKCON, становятся лёгкой жертвой, а затем и проповедником философии *ритвик-вады*.

#### (Шива-Рама Свами книга «Шикша-гуру»)

Шива-Рама Свами пытается убедить читателей, выдвигая свои ложные аргументы, что ритвик-система, которая начала действовать с 1975 года, и впоследствии была утверждена Директивой от 9 июля 1977 года, подписанной лично Шрйлой Прабхупадой, является не авторитетной. Подобные утверждения – ничто иное, как оскорбление нашего духовного учителя Шрйлы Прабхупады и всей парампары. Нам необходимо следовать этой системе, так как это приказ ачарии – представителя Бога. Что касается посвящения, то Шрйла Прабхупада продолжает его давать через Свои книги, представляющие Его. Таким образом, оно передаётся через вани, как уже говорилось выше, а не через физический контакт. Согласно Директиве, эти ритвики (священнослужители) должны просто принять в Общество преданного, как инициированного ученика Шрйлы Прабхупады и провести обряд инициации, начитав чётки и дав ему духовное имя, так как он уже инициирован Шрйлой Прабхупадой через Его книги.

Дорогие читатели, из этой книги вы узнаете, что такое Дūкшā, что такое дūвйа-джнана, от кого мы её получаем, как происходит процесс инициации и т.д. Махарадж пишет, что преданные пребывают

в невежестве... Лучше пребывать в невежестве относительно Ваишнавской традиции, чуждой Шрйле Прабхупаде, чем пребывать в положении отступника, отвергающего указания своего духовного учителя. Очень хорошо, что преданные наконец-то начинают понимать – только по милости истинного сад-гуру можно вырваться из когтей Майи (иллюзии). Разве это иллюзия – предаться истинному представителю Бога – Шрйле Прабхупаде? Самая большая иллюзия – это считать себя представителем Бога, и выдавать эту ложь за истину другим.

Шрйла Прабхупада говорит:

# Традиции – всё это материальное. Наша единственная традиция это – Как удовлетворить Вишну?

(лекция по «Бхагавад-гите» 30.07.1973 Лондон)

Господа Вишну можно удовлетворить только через Его представителя – Шрйлу Прабхупаду, и никак иначе.

Ш́рӣла Прабхупа̄да: «Согласно наставлениям Вед, для того, чтобы получить совершенное знание, мы должны принять гуру».

тад-виджнанартхам са гурум эвабхигаччхет самит-паних шротрийам брахма-ништхам

«Чтобы постичь трансцендентальную науку, надлежит обратиться к истинному духовному учителю в цепи ученической преемственности, который утвердился в Абсолютной истине» («Мундака Упанишад» 1.2.12). Гуру должен быть, фактически представителем Бога. Он должен видеть и на деле ощущать Бога, а не только знать о Нем теоретически. Необходимо обратиться к такому гуру, и через служение, преданность и искренние вопросы можно понять, что есть Бог. Веды сообщают нам, что человек сможет понять Бога, когда он получит хоть каплю милости от Его Величества, в противном же случае, он может рассуждать в течение миллионов и миллионов лет.

(Диалектический спиритуализм)

Шрӣла Прабхупада говорит: «Узнавать о Боге необходимо у того, кто воочию видел Его».

Если человек не принимает повелений непосредственно от Бога, он не может быть **истинным** *гуру*.

(Диалектический спиритуализм)

Шрйла Прабхупада говорит это специально для нас, чтобы мы не оказались жертвой обмана. Каждое Его слово – это чистый нектар, исходящий из Его Божественных уст.

Разве может кто-нибудь из этих 80-ти "гуру" заявить, что он видит Бога и получает указания непосредственно от Hero?

Шрйла Прабхупада в каждой книге своей рекомендует нам обратиться к **истинному** духовному учителю, − обратиться искренне, с открытым сердцем. Так давайте же откроем своё сердце, и в самом центре его поместим с любовью Шрйлу Прабхупаду! Он будет там жить. открывая нам истинное знание.

## Шрйла Прабхупада говорит:

Ни в одном подлинном писании не упоминается, что все, в конечном счете, достигнут одной цели, независимо от того, что они делают и кому поклоняются. Такие глупые теории предлагают самозванные учителя, не имеющие отношения к *парампаре* – истинной цепи ученической преемственности.

(Шрй Йшопанишад мантра 13 комментарий)

В этой книге Шрйла Прабхупада в качестве примера приводит полубогов и майавади. Но это вовсе не означает, что данный пример относится только к ним. Всё, что Он говорит, имеет глубокий смысл, и конкретно это высказывание в равной степени применимо ко всем нам и ко всем духовным учителям.

В «Бхагавад-гӣте» 4.34 в комментарии говорится, что слепое следование духовному учителю порицается. Поэтому мы должны применять свой разум, чтобы знать, кому нам поклоняться, за кем идти, и куда мы придем. Наши "*гуру*" ISKCON не могут занимать положение *дӣкша-гуру*: они не принадлежат к *парампаре* – истинной цепи учени-

ческой преемственности ввиду того, что отвергли приказ духовного учителя, который не отличен от Него самого.

...ученическая преемственность не всегда значит, что надо быть официально инициированным. Ученическая преемственность, – значит, принять ученическое заключение.

(письмо Динешу 03.10.1969)

По-другому говоря: **ученическое заключение** является последним **заключительным** указанием Шрйлы Прабхупады от 9 июля 1977 года, и GBC должен строго следовать этому указанию.

В очень важном интервью о *парампаре* и её продолжении, до и после физического ухода Шрйлы Прабхупады, Сам Шрйла Прабхупада сказал следующее:

**Ганеша:** Шрйла Прабхупада, если знание передавалось святыми царями, *эвам парампара-праптам*, как получилось, что оно было утрачено?

**Шрйла Прабхупада:** Тогда оно не передавалось. Просто понималось путём умственных спекуляций, или не передавалось, как оно есть. Они могли вводить изменения, или вовсе не передавали его. Предположим, я передал его тебе, но если ты не сделаешь того же, оно будет утрачено. Сейчас Движение сознания Кршны существует при Моём присутствии здесь. Но после Моего ухода, если вы не сделаете этого, оно будет утрачено. Если вы будете продолжать действовать так, как вы действуете сейчас, то оно будет продолжаться. Но если вы остановитесь – конец.

(беседа 09.05.1975 Перт Австралия)

Принять ученическое заключение значит — **продолжать действовать так**, как действовали при физическом присутствии Шрйлы Прабхупады — быть **ритвиками** и продолжать инициировать от имени Шрйлы Прабхупады, согласно Его последнего указания от 9 июля 1977 года. Шрйла Прабхупада утверждает, что Движение Санкиртаны будет существовать на протяжении 10.000 лет. На этом отрезке

времени Ш́рӣла Прабхупа̄да был, есть и будет оставаться нынешним звеном в цепи ученической преемственности, истинным Дӣкша̄- $\varepsilon$ уру в нашей  $\Gamma$ аўдӣйа- $\varepsilon$ сампрадай $\varepsilon$ .

...если нет дисциплины, то не может быть и речи об ученике. Ученик означает тот, кто следует дисциплине.

(утренняя прогулка 08.03.1976 Майапур)

Следует получить посвящение от истинного духовного учителя, принадлежащего к цепи ученической преемственности и получившего соответствующие полномочия от своего духовного учителя. Это называется «дйкша-видхана.

(Шрймад-Бхагаватам 4.8.54 комментарий)

Внимательно читая книги Шрйлы Прабхупады и со смирением слушая Его, мы поймём, что никто из гуру-ISKCON не получил от Шрйлы Прабхупады никаких полномочий для становления дікша-гуру. Не было представлено никаких доказательств того, что Шрйла Прабхупада велел кому-либо стать дікша-гуру. На самом деле, каждый, кто привлекается этим Движением, является членом этой огромной семьи ISKCON. Таким образом, он становится учеником Шрйлы Прабхупады, и для него не должно быть безразлично, что происходит в его "СЕМЬЕ".

Каждый из нас хорошо понимает, что Шрйла Прабхупада — Основатель- $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ а этого Великого Всемирного Движения Сознания Кршны (ISKCON) и является высшим авторитетом для каждого из нас и для всего ISKCON в целом. Святой долг каждого честного преданного принять последний "Приказ от 9 июля 1977 года" как Высшую волю нашего  $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и Шрйлы Прабхупады и следовать ему, распространяя Его учение без изменений, не отклоняясь ни на йоту.

Можно привести ещё много доказательств тому, что Его Божественная Милость Ш́рӣла Прабхупада является единственным истинным Дӣкша-гуру для всего Международного Общества для Осознания Кршны (ISKCON). Он присутствует и живёт в Своих книгах, в Своих Божественных наставлениях, в сердцах Своих искренних преданных и Милость идёт от Него тем, кто с любовью и верой служит Ему.

# 1.2 Истинные преданные Шрйлы Прабхупады

Дорогие читатели! Представляем вашему вниманию краткий нектарный обзор о замечательных преданных Бангалорского храма, президентом которого является Мадху Пандит прабху. Этот храм находится в Индии и считается самым большим и красивым храмом ISKCON во всём мире. Он также известен как Холм Харе Кршна, на котором расположились пять храмов с установленными Божествами Господа Кршны: Шрй Шрй Радха-Кршначандра, Шрй Шрй Кршна-Баларама, Шрй Шрй Нитай-Гауранга, Шрй-Нарасимха и Шрй Шрйниваса-Говинда.

Храм был построен по проекту, выполненному Мадху Пандитом прабху и Джагат Чандрой прабху, выпускниками Бомбейского Института Информации и Технологии, которым удалось объединить элементы традиционного южноиндийского и современного архитектурного стилей.

Храмовый комплекс оснащён различными возможностями, которые позволяют посетителям ознакомиться с духовным и культурным посланием Господа Кршны и Его чистого преданного — Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады, Основателя- $\bar{A}$  и духовного учителя ISKCON. Храм был возведён на пожертвования приблизительно 25.000 спонсоров, проживающих в Бангалоре. Все они получают приглашения посетить храм в день их рождения вместе со своей семьёй, где священники проводят специальную пуджу Господу от их имени.

Храмовый комплекс был торжественно открыт в мае 1997 года президентом Индии Шри Шакер Дил Шармой. С самого момента открытия этот храм принял Шрйлу Прабхупаду в качестве своего Дйкшагуру и с тех пор действует в строгом соответствии с Его указаниями. Выполняя преданное служение с искренней любовью, преданные хорошо понимают, что они являются учениками Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады. Принятие истинного духовного учителя послужило для них большим стимулом в их духовной жизни и в проповеди.

Эти проповеднические успехи являются следствием преобразова-

ния, которое произошло после того, как преданные перестали считать себя частью империи Его Святейшества Джайапатаки Свами и вернулись в семью Шрйлы Прабхупады. С этого времени распространение книг увеличивается взрывными темпами. Преданные поняли, что основным стимулом в проповеди для них является понимание того, что Шрйла Прабхупада — это их истинный дйкша-гуру, и что впредь они не должны довольствоваться дешёвыми суррогатами в качестве замены. Например, они рассказали, как в прежние времена, когда они пребывали в иллюзии подчинения своему "гуру" ЕС Джайапатаке Свами, им было трудно проникнуться энтузиазмом и распространять книги Шрйлы Прабхупады, параллельно слушая наставления Джайапатаки Свами.

Сейчас же всё встало на свои места. Они преданы Шрйле Прабхупаде и прекрасно видят и осознают свою цель, что подталкивает их к распространению книг Шрйлы Прабхупады, их настоящего гуру. По милости Шрйлы Прабхупады этот храм занимает первое место в мире по распространению Его книг. Самые лучшие распространители книг живут в Бангалорском храме. К сожалению, в других храмах, где царит атмосфера псевдо-гуру ISKCON, преданные перестали уделять серьёзное внимание этой наиважнейшей форме проповеди.

Бхакта-дасу неоднократно приходилось бывать в этом замечательном храме и останавливаться там на несколько дней. И всякий раз, когда он приезжал, он видел, как преданные с большим энтузиазмом и с неподдельной любовью служат Шрйле Прабхупаде и Кршне. В этом храме преданные живут, как большая единая семья, – именно так, как хотел этого Шрйла Прабхупада. Старшие преданные с большим вниманием и любовью проявляют заботу о младших преданных, помогая им в преданном служение Кршне. А те, в свою очередь, оказывая почтение старшим, во всём полагаются на них.

И такое сотрудничество, поставленное на любви и взаимоуважении, делает преданное служение совершенным, что способствует быстрому духовному росту. Благодаря такой духовной атмосфере, подобно Вайкунтхе, в этом прекрасном храме каждый преданный обладает настоящими брахманическими качествами. Своим искренним и любовным служением они делают этот храм ещё прекрасней. Очень приятно видеть, как во всём храме царит мир и благоденствие. И без всякого сомнения, в этом есть большая заслуга президента это-

го храма – Мадху Пандита прабху.

А когда Бхакта-дас вкушал вместе с преданными *прасад*, он испытывал огромное наслаждение не только от *Кршна-прасадам*, но также и от того, как преданные с большой любовью проявляли заботу друг о друге, стараясь послужить преданным, раздавая *прасад*. Бхакта-дас получал большое удовольствие от общения с такими возвышенными преданными и сердце его переполнялось неописуемым блаженством.

Раз уж зашла речь о *прасаде*, хотелось бы несколько слов сказать о нём, поскольку это очень важный момент. В этом храме вкусный *прасад* не только потому, что его приготовили с большой любовью и преданностью. А также из-за того, что его предлагают Господу по всем правилам, предписанных во всех книгах Шрйлы Прабхупады. А именно: Преданный предлагает с любовью и преданностью, читая *пранаму* Шрйле Прабхупаде и всей *парампаре*, вплоть до Господа Кршны. И такой *прасад*, предложенный по всем правилам, – с любовью и преданностью, – Господь Кршна с удовольствием принимает. Кршна говорит, что Он вкушает *прасад* устами Своего чистого преданного. Поэтому этот *прасад*, освящённый Господом, так необычайно вкусен, что просто "улетаешь" в экстазе.

А те преданные, которые поклоняются самозванным *гуру* ISKCON, предлагая пищу, сначала читают *пранаму* своему "*гуру*", который не является чистым преданным, и не стоит в цепи ученической преемственности, а затем предлагают Шрйле Прабхупаде и всей *парампаре*. Тем самым они наносят оскорбление лотосным стопам Шрйлы Прабхупады и всей *парампаре*. И такую пищу Кршна не принимает.

Настоящий *прасад* не отличен от Господа Кршны. Он чистый, освящённый Господом и обладает духовной энергией. Когда человек вкушает такой *прасад*, насыщенный энергией Господа, то он освобождается от своих грехов и получает духовное просветление. Но от такого, так называемого "*прасада*", предложенного такому "*гуру*", человек, вкушая его, не получит никакого блага, кроме того, что он ест просто вегетарианскую пищу.

Этот храм посетило очень много преданных как из России, так и из многих других стран зарубежья. И мы слышали от них очень много прекрасных отзывов как о самом храме, так и о его замечательных

#### преданных.

Тысячи гостей приходят в этот храм ежедневно, и каждый посетитель получает бесплатно чашку *кичри*, приготовленного из риса и дала. Это смиренная попытка местных преданных выполнить желание Шрилы Прабхупады, которое Он выразил в 1974 году:

Бог – это отец, а там, где есть отец, не может быть голода... Никто в радиусе 10 миль от храма не должен оставаться голодным.

Кухни храма оснащены современным оборудованием, которое позволяет быстро приготовить огромные количества *прасада* и кормить вплоть до двух тысяч человек в час. За три года существования храма было роздано более 750 тонн *прасада*. В дополнение к бесплатному *прасаду*, на кухне готовят самые разнообразные блюда, которые после предложения их Господу на алтаре, попадают на прилавок, где гости могут приобрести их по себестоимости.

Обслуживание гостей персоналом храма находится на высочайшем уровне. Благодаря опытному талантливому менеджеру и проповеднику Мадху Пандиту прабху, этот храм работает как большой профессионально-отлаженный механизм, где каждый из пятисот человек обслуживающего персонала занимает свое особое место. Мадху Пандит прабху также уделяет внимание защите коров. В гошале, существующей при храме, живёт 40 коров, молоко которых используется для приготовления различных блюд для Божеств. Храм имеет своё фермерское хозяйство площадью 40 гектаров земли неподалёку от Мисора на берегу реки Кавери, в котором выращивается зерно, овощи и фрукты без использования химических удобрений. Все выращиваемые там продукты продаются в магазине под названием «Дхарани», расположенном в храмовом комплексе Бангалора.

За первые несколько лет своего существования этот храм достиг грандиозных успехов в проповеди Сознания Кршны и завоевал большой авторитет среди лидеров Индии. Правительство Индии оказывает поддержку этому храму. Преданные во главе с Мадху Пандитом прабху проводят крупнейшую программу по распространению *прасада*. Эта программа включает раздачу храмом ISKCON обедов детям государственных школ города Бангалора и его окрестностей.

В связи с этим премьер министр Индии г-н Атула Бихари Вайджпее, выражая свою глубокую признательность, направил личное послание Мадху Пандиту прабху:

Я счастлив узнать о том, что Бангалорский филиал Международного Общества для Осознания Кршны (ISKCON) выступил с инициативой проведения программы "Акшая Патра", включающей раздачу обедов учащимся государственных школ в сельских районах Карнатаки. Масштабы этой программы, предусматривающей снабжение питательными блюдами из риса, творога и овощей 30.000 учащихся ежедневно, производит очень большое впечатление. Это служение не только Богу, но и нации. Недостаточность питания у детей из бедных семей отрицательным образом сказывается на их посещаемости школы, здоровье и всей их последующей взрослой жизни. И это не только их личная утрата: это утрата для всей нации и всего человечества...

(премьер министр Индии Атула Бихари Вайджпее)

К настоящему времени сто тысяч детей ежедневно получают питательные обеды, состоящие из риса с овощами и творога – благословленные Господом Кршной. Таким образом, целое поколение школьников вырастет, питаясь по большей части кршна-прасадом. Без сомнения, их домашние оценят такую услугу, а значит, станут более открытыми к принятию философии сознания Кршны.

Так, постепенно, вся местность станет "кришнаизированной"! Это настоящая мини-революция в деле проповеди.

Мадху Пандит прабху заявил, что это не только гуманитарная помощь, но также выполнение плана Шрйлы Прабхупады – завоевать весь мир. Вдохновило их на создание этой программы следующее письмо Шрйлы Прабхупады:

Сейчас я особенно озабочен тем, чтобы распространять по всей Индии зерно, рис, пшеницу, приготовленные как дал и рисовый *прасад*. Люди здесь находятся в большом беспокойстве, поскольку частично вследствие наказания их самой Природой, частично из-за неправильного управле-

ния демоническими правителями, у них нет еды. А если у людей нет достаточного количества пищи, они не смогут воспринять духовное знание. Поэтому я надеюсь, что если мы будем широко распространять бесплатную еду людям Индии, как непосредственно в наших центрах, так и путешествуя по деревням, мы завоюем всю страну и весь мир этой деятельностью во имя Кршны.

(письмо Сатьяхиту 16.03.1974)

## И план Шрйлы Прабхупады работает!

Мадху Пандит прабху сказал, что эта программа вызывает просто феноменальное расположение людей к ISKCON. Таким образом, эта программа является очередным шагом в миссии ВОЗРОЖДЕ-НИЯ ISKCON, сделав его строго соответствующим указаниям Шрйлы Прабхупады. И только таким путем, ТОЛЬКО строго следуя указаниям Шрйлы Прабхупады, мы МОЖЕМ «завоевать всю страну и весь мир нашей деятельностью во имя Кршны».

Во Врндаване закончилось строительство храмового комплекса, выполненного по проекту Мадху Пандита прабху. Он планирует такую же, как в Бангалоре, грандиозную программу по распространению прасада детям государственных школ Врндавана.

Преданные полагают начать с двадцати пяти тысяч порций и со временем кормить ежедневно до ста тысяч детей всего Врндавана, Матхуры и их окрестностей.

Одна такая программа обходится храму более 300 тысяч долларов в месяц, и у храма нет никаких финансовых проблем. Похоже, что сама Лакшми – богиня процветания – пытается служить таким чистым преданным. И очень скоро о преданных бангалорского храма, которые действуют на благо всего мирового сообщества, будет говорить весь мир. Они совершают лучшую благотворительную деятельность для всего мира, распространяя сознание Кршны в виде Кршна-прасадам, который не отличен от Кршны, книг Кршны и проповеди сознания Кршны. Это и есть настоящее Общество сознания Кршны, то Общество, которое хотел видеть Шрйла Прабхупада. Этот храм является для всех нас ПРИМЕРОМ мирового значения.

Хотелось бы, чтобы как можно больше преданных узнали об этом

храме, о замечательных преданных, которые всем сердцем приняли Шрйлу Прабхупаду, как истинного дйкша-гуру и действуют согласно Его воле. Нам нужно последовать их примеру. Все мы братья и сёстры одной большой семьи. Между нами не должно быть никаких разногласий и распрей: «Это мой брат в Боге, это не мой брат в Боге». Это может привести к расколу нашего Общества. Шрйла Прабхупада для всех нас – Истинный Духовный Учитель. Так давайте же объединяться в единую большую семью, как завещал нам Шрйла Прабхупада, создавая дух единства, братства и сотрудничества между собой!



# 1.3 Самый актуальный вопрос

Как-то к нам, в *Намахатта*-центр пришел старший преданный, брахман, и у нас с ним состоялась очень оживленная беседа на тему: «Кто для нас является истинным *дікшā-гуру* ISKCON». После непродолжительной беседы стало ясно, что этот брахман настойчиво отстаивает позицию воплощенного в физическом теле (в смысле физического присутствия) *дікшā-гуру* на планете, аргументируя тем, что в традиции *Вашшнавизма*, когда *гуру* покидает планету, то его ученики могут занять Его место, став *дікшā-гуру*. Обратите внимание, – это место сейчас занимают восемьдесят "*гуру*" и каждый из них – "представитель" Кршны. И такой "представитель" выбирается путем голосования GBC. Эта система измышления самого GBC.

Шрйла Прабхупада говорит:

Гуру самопроявлен и нет никакой надобности в его выборах. Традиции – всё это материальное. Наша единственная традиция это – Как удовлетворить Вишну?

(лекция по «Бхагавад-гите» 30.07.1973 Лондон)

Гуру один, так как принадлежит к цепи ученической преемственности. [...] Не может быть двух истинных гуру, так как то, что говорит истинный гуру не отличаются от того, что говорили его предшественники.

(Наука самоосознания, глава 2)

Нам нужно общаться через посредство звуковой вибрации, а не на уровне физического контакта. Это и есть настоящая форма общения.

(лекция 18.08.1968 Монреаль)

Кршна и Его представитель не отличны друг от друга. Подобно Самому Кршне, духовный учитель может присутствовать всюду, где пожелает его ученик. Духовный Учитель есть Принцип, а не тело.

(письмо Малати 28.05.1968)

Не принимая во внимание никакие аргументы, а также последнюю волю Шрйлы Прабхупады от 09.07.1977 (смотрите Приложение), где Прабхупада говорит, какой должна быть система инициаций после Его ухода, брахман настойчиво продолжал отстаивать ложную концепцию, защищая позицию неуполномоченных гуру ISKCON. Несмотря на свое академическое образование, этот брахман введён в заблуждение и сбит с толку искажённой философией псевдо-гуру. Пребывая в иллюзии он не понимает от кого мы получаем трансцендентальное знание — давйа-джйана, и Кто является для нас истинным Дйкша-гуру. Каждому из нас хорошо знакомы эти слова: чакху дан дило джей джанмэ джанмэ прабху сэи — «Тот, кто открыл мне глаза, и есть мой господин из жизни в жизнь».

Но все ли мы задумываемся над этими словами? Многие из нас считают, что церемония инициации, которую мы проходим во время огненной ягьи, и есть та самая дйкша-инициация, о которой нам приходилось так много слышать. Много гуру-самозванцев приходят и уходят, а у нас остается наша поломанная духовная жизнь. И преданный, испытывая большие затруднения, снова стоит перед выбором духовного учителя. Это похоже на игру в рулетку, где ставкой является наша духовная жизнь. Шрйла Прабхупада говорит: «Мы должны выбрать великую личность – Махаджану – и следовать за ним, иначе нас будут учить здесь и там, и мы зря только потеряем время».

Именно так сейчас и происходит. От одного неуполномоченного *гуру* мы получаем инициацию, а после его падения (духовной деградации) от другого получаем "реинициацию" и считаем, что всё в порядке, мы на правильном пути. Всё это – иллюзия. Если в нашем сердце не произошла инициация или, другими словами, если мы не приняли трансцендентальное знание (*дівйа-джйāна*) от **истинного** духовного учителя, которым в данный момент является Шрйла Прабхупāда, то все эти обряды инициаций и "реинициаций", пройдем мы их хоть десять, не принесут нам никакого результата.

**Шр**йла Прабхупада говорит:

Хорошо, есть инициация, или нет инициации, на первом месте знание ... знание. Инициация это формальность. Подобно тому, как вы ходите в школу, чтобы

получить знание, а зачисление – это формальность. Это не очень важная вещь.

(интервью 16.10.1976 Чандигарх)

Инициация – это формальность. Сначала вы должны решить, будете ли вы придерживаться регулирующих правил и станете ли вы сознающим Кршну. Вы должны решить для себя, будете ли вы принимать сознание Кршны совершенно серьёзно. Это ваше решение, инициация – лишь формальность. Если вы серьёзны – это и есть инициация. Если вы поняли философию Кршны и решили серьёзно принять сознание Кршны и проповедовать философию другим, это и есть ваша инициация. Моё прикосновение просто формальность. Всё дело в вашем решении. Это и есть инициация.

(разговор «Поиски Бога», «Обратно к Богу» № 49)

Преданный: Насколько важна формальная инициация?

**Шрйла Прабхупада:** Формальная инициация означает официально дать согласие придерживаться наставлений Кршны и **Его представителя**.

(лекция 22.02.1973 Окленд)

Обратите внимание, Ш́рӣла Прабхупада всегда говорит о *гуру*, или о представителе Ш́рӣ Кршӊы в единственном числе, потому что **истинный** *гуру*, или представитель Кршӊы – ОДИН. Ш́рӣла Прабхупада в Своей проповеди часто употреблял слово "bona fide".

Шрйла Прабхупада говорит:

Веды советуют нам обратиться к истинному духовному учителю, *гуру*, если мы хотим найти истину. К сожалению, в настоящее время развелось множество *псевдо-гуру*, поэтому мы вынуждены добавлять это слово – "bona fide". По-другому слово "*гуру*" означает "bona fide", ибо тот, кто не "bona fide" – не может быть *гуру*.

(Диалектический спиритуализм)

Шрйла Прабхупада уделял этому слову такое внимание для того, чтобы мы в будущем, помня его наставления, не оказались жертвой обмана. Однако, волей судьбы многие преданные оказались в пучине этого обмана. Например: те первые русские преданные, искренне предавшиеся Шрйле Прабхупаде, вначале имели большой прогресс в своей духовной жизни. Некоторые из них понесли даже суровое наказание со стороны демонического правительства за своё искреннее желание служить Кршне и Его Представителю. Но, как только они прекратили читать пранаму Шрйле Прабхупаде и искренне служить Ему, приняв покровительство неуполномоченных гуру — Милость от Шрйлы Прабхупады им прекратилась. С тех пор они так и остались на уровне реализации своей духовной юности, несмотря на свои "брахманические" инициации и, казалось бы, "обширные познания" в области философии.

В «Падма Пуране» говорится:

сампрадайа-вих $\bar{u}$ на йе мантрас те нишnха $\pi$ а матах

«Пока ты не принял посвящение от **истинного** духовного учителя, стоящего в цепи ученической преемственности, **мантра**, которую ты, возможно, получил, **не окажет ни-какого воздействия**».

С другой стороны, тому, кто получил трансцендентное знание, слушая истинного наставника стоящего в цепи ученической преемственности, и кто искренне почитает истинного āчāрйу, непременно будет открыта богооткровенная мудрость Вед. Но для эмпирического познавательного подхода это знание всегда закрыто.

(Наука самоосознания, глава 2)

Духовный Учитель должен быть способен привести Своего ученика домой, обратно к Богу. Для этого он должен быть самореализованной душой. Самореализованная душа всегда освобождена.

Вишванатха Чакраварти говорит:

кинту прабхор йах прийа эва тасйа

Гуру является самым доверенным слугой Бога, его почитают наравне с Богом. Бог – всегда Бог, гуру – всегда гуру. С точки зрения этикета, Бог – это Тот, кому поклоняются, а гуру – это поклоняющийся Бог (севака-бхагаван). Поэтому гуру называют прабхупадой. Слово "прабху" означает "Господь", а "пада" – "Положение". Таким образом прабхупада означает «Тот, кто занимает положение Господа». Это то же самое, что и сакшад-дхаритвена самаста-иастраир.

#### (Наука самоосознания, глава 2)

Гуру, знающий истину есть тот, кто ВИДИТ истину. Не бывает так, что человек не был гуру, не видел истину, и вдруг он прозрел и "увидел" истину, или "узрел" истину, и стал "bona fide гуру". Так могут заявлять только гуру обманщики. Безусловно, преданный может достигнуть такого высокого уровня реализации, чтобы видеть параматму внутри себя. Однако, это не даёт ему право быть дикша-гуру. Он не может стать "Прабхупадой" по собственной прихоти. Истинный гуру должен быть с Голоки, или получить особые полномочия от предшествующего и. Когда Кршна, или Господь Чаитанйа явились в этот мир, Они с самого момента Своего появления являлись Богом. Бог – всегда Бог. Также и Шрйла Прабхупада когда явился в этот мир, Он также был гуру с момента своего явления, и когда пришло время – Он проявился как истинный гуру. Гуру самопроявлен. Гуру – всегда гуру. Духовный учитель всегда освобождён. Но как обусловленная душа может дать освобождение своему ученику? Мы, по своему невежеству, меняем одного обусловленного гуру на другого, и при этом надеемся вернуться в духовный мир. Этот "реинициированный" брахман очень обиделся и признался, что его ложное ЭГО сильно задели. И ушёл, сказав, что у нас нет смирения.

Сейчас, в *Кали-югу*, лицемерие принимают за смирение, а тех, кто говорит правду – считают оскорбителями. Вот таков материальный мир этого века *Кали* – людям приятней слышать сладкую ложь, чем правду. Ни в одной книге Шрйлы Прабхупады мы не найдем, что такое "реинициация", потому что к Его ученикам – то есть к нам – этот термин не применим. Слушая интерпретированную философию неуполномоченных *гуру*, большинство преданных не знают, или неправильно понимают, что такое *дікша*? Кто является истин-

**ным** *дакша-гуру*? Какими качествами должен обладать *дакша-гуру*? От кого мы получаем *давиа-гиану*? Как происходит процесс получения *инициации*? Эта сложная тема никогда не обсуждалась на лекциях "гуру" ISKCON, и много лет для нас оставалась закрытой. В этой книге вы найдёте ответы на все эти актуальные вопросы. В качестве примера расскажем вам, как, где и при каких обстоятельствах Бхакта-дас получил посвящение от Шрйлы Прабхупады.



## 1.4 Великая удача

Каждый человек желает обрести счастье в этом материальном мире и всеми силами стремится к нему. По своей природе живое существо является *сатиш-ананда* — полно вечности, знания и блаженства, поэтому оно естественным образом желает и стремится найти это счастье. В поисках чувственного наслаждения живое существо гоняется за ним по всей Вселенной, как за миражом в пустыне, переходя из одного тела в другое, с одной планеты на другую. Однако, в каком бы теле мы ни были и на какой бы планете мы ни находились, всё равно — это тюрьма материального мира. А разве можно в тюрьме быть счастливым?

## Шрйла Прабхупада говорит:

Мы оставили общество Бога, чтобы придти в материальный мир и наслаждаться самостоятельно. И Бог позволил нам придти сюда, напутствуя нас: «Ну, что же, испытай эти наслаждения, а когда поймёшь, что все материальные наслаждения в конечном счёте приводят только к разочарованию и досаде — ты сможешь вернуться обратно». Таким образом, Всевышний Господь так направляет наслаждение всех живых существ, в особенности человеческих существ, чтобы они могли опять возвратиться домой, обратно к Богу.

#### (Диалектический спиритуализм)

Если нам выпала удача встретить на своём жизненном пути духовного учителя – это и есть истинное счастье великой удачи. Любой человек, серьёзно стремящийся обрести подлинное счастье, должен принять **истинного** духовного учителя и через посвящение снискать у него прибежище.

Принятие **истинного** духовного учителя является очень важным событием в жизни человека.

После многих и многих благочестивых рождений Сам Господь приходит к такому человеку в образе духовного учителя. О таком говорят, что он очень удачливая душа.

ом аджнана-тимирандхасйа джнананана-шалакайа чакшур унмилитам йена тасмаи шри-гураве намах

«Я был рожден во тьме невежества, но мой духовный учитель открыл мне глаза и рассеял тьму лучом знания. Я склоняюсь перед Ним в глубоком почтении».

В этой главе Бхакта-дас раскрывает своё сердце читателям, он говорит:

«Мой духовный учитель спас меня от ада, и не только... Я в неоплатном долгу перед Ним.

Мой дорогой *гурудев* Прабхупада, я не в состоянии заплатить Тебе за то, что Ты сделал для меня, пролив Свою беспричинную милость, одарив меня Святым именем Господа. Даже, если я отдам Тебе свою жизнь, всё равно этого будет мало. Моя жизнь ничего не стоит. Она подобна капле в океане по сравнению с тем, что я должен Тебе. Поэтому, я отдаю Тебе свою искренность, которая дороже моей жизни. Больше у меня ничего нет».

В ноябре 1991 года Бхакта-дас получил первое посвящение (хари-нама дйкшу) от Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады. С декабря 1991 по декабрь 1995 он жил и занимался преданным служением в Московском храме на «Беговой». В сентябре 1994 он прошел церемонию инициации (огненная ягья) и получил духовное имя от Ниранджаны Свами. С конца 1995 по 2000 жил в Шрй Майапур Дхаме. Распространял книги Шрйлы Прабхупады в Майапуре, Врндаване, Калькутте, Дели и других городах Индии.

В начале октября 1991 Бхакта-дас купил книгу А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады «Бхагавад-гита Как Она Есть» и через некоторое время начал её читать. Просмотрев предварительно иллюстрации, он убедился, что это очень ценная книга. Читает день, другой, неделю и ничего не понял из того, что он прочитал. Начал читать повторно и опять ничего не понял. «Неужели я такой бестолковый?» – подумал он, и ему до слез стало обидно и стыдно за себя. И тогда он взмолился Господу, прося о помощи, да так сильно и искренне, что плакал, как будто вымаливал у Него жизнь. Когда успокоился, приступил снова к чтению и, как ни странно, начал понемногу понимать. Читая и перечитывая шлоки, местами по два-три раза,

Бхакта-дас понемногу продвигался вперед, останавливаясь и обдумывая каждый прочитанный стих. И он так увлёкся чтением, что просто забыл про еду.

После нескольких дней такого самосовершенствования, от перенапряжения у Бхакта-даса начали шевелиться мозги, в прямом смысле слова. У него было такое ощущение, как будто в его мозгах происходит перестановка. Это причиняло ему сильную боль. Через какоето время боль постепенно начала стихать и вскоре исчезла совсем. Продолжая читать, Бхакта-дас стал замечать, что слышит голос, который, можно сказать, диктовал ему то, что он читал глазами, и этот голос проникал ему прямо в сердце. Ему трудно передать словами свое состояние, но, как он говорит – что в тот момент он не понимал, что с ним происходит – «где он, кто он». Он как бы потерял чувство восприятия окружающей среды и впал в состояние прострации. И так продолжалось изо дня в день. Бхакта-дас погрузился в «Бхагавад-гйту» и не помнит, сколько дней постился, может быть 5-7 дней.

Это было утром. Сидя на кровати лицом к окну, Бхакта-дас читал «Бхагавад-гйту» примерно в конце четвёртой главы. Читая и слушая тот же голос, в какой-то момент он ясно осознал, как сильно он греховен, какой он негодяй, а его образ жизни ведет его прямо в ад. У него потекли слезы, рыдания сотрясли всё его тело и перехватило дыхание. Потеряв сознание, он упал навзничь. Всё это произошло очень быстро. Когда Бхакта-дас пришел в себя, он поднял с пола «Бхагавад-гйту», открыл там, где написана "Харе Кршна" Махамантра, записал её на листе бумаги и стал повторять святые имена Господа: Харе Кршна, Харе Кршна, Кршна Кршна, Харе Харе / Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе.

Духовный учитель своими словами способен проникнуть в сердце страждущего человека и вложить в него трансцендентальное знание, которое само по себе может погасить пожар материального существования.

(Шрймад-Бхагаватам 1.7.22 комментарий)

С этого момента он предался и принял Шрйлу Прабхупаду в качестве своего духовного учителя. Стал соблюдать все регулирующие принципы: воспевать "Харе Кршӊа" *Маха-мантру* по шестнадцать

кругов ежедневно; поклоняться Верховному Господу, выражая почтение; следовать наставлениям Шрйлы Прабхупады, полученным через Его книги и предлагать Ему с любовью приготовленную пищу. Вот так началось его преданное служение. Это и было инициацией от Шрйлы Прабхупады.

Инициация – это формальность. Если вы серьёзны, то это и есть истинная инициация. Моё прикосновение просто формальность. Ваша решимость, вот что является инициацией.

(Журнал «Обратно к Богу», Search for the Divine)

Что касается времени Дйкши (инициации) – всё зависит от позиции гуру. [...] Если Сад-гуру – истинный духовный учитель, согласен – ученик может быть инициирован сразу же, без ожидания подходящего времени или места.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лӣла 24.331 комментарий)

Будучи *сад-гуру*, **истинным** духовным учителем и занимая уникальное положение, Шрйла Прабхупада через свои книги, в которые Он вложил своё согласие (*cuddxa-мантру*), может инициировать каждого, не взирая на время, место и обстоятельства.

В заключение, Бхакта-дас открывает нам свой маленький секрет: ему действительно выпала великая удача — он видел Шрйлу Прабхупаду, летом 1971 года в Москве, на Красной площади, напротив Собора Василия Блаженного. Прабхупада стоял с небольшой группой людей (два-три человека) и, как Бхакта-дас понял, они собирались фотографироваться. Проходя мимо со своими друзьями, он обратил на Него внимание и даже приостановился на некоторое время, так как Прабхупада его очень привлёк своим необычным видом и машинально сделал шаг-другой в их сторону, по всей видимости для того, чтобы лучше рассмотреть Его. Среди молодых людей Прабхупада казался ему очень маленьким и резко выделялся, как ему показалось в то время, своей странной одеждой. На голове у Него была шапочка розовато-оранжевого цвета. В правой руке Он держал трость с изогнутой ручкой и переговаривался с этими молодыми людьми, и при

этом Его движения и манера держать себя были настолько удивительно необычными, что у Бхакта-даса вызвало улыбку. Он улыбнулся и подумал: «Какой интересный индус...» и, как он заметил, Прабхупада тоже в этот момент бросил на него Свой милостивый взгляд. Вот так он получил каплю нектара от Шрйлы Прабхупады. К сожалению, в то время Бхакта-дас не мог увидеть в Нём садху, и очень скоро забыл об этой встрече. Однако спустя двадцать лет, в храме, он увидел фотографию Шрйлы Прабхупады, запечатлённым на фоне собора Василия Блаженного, и ему сразу же вспомнилась эта удивительная встреча. Он снова испытал необычайные чувства к этому человеку.

Из многих и многих миллионов скитающихся живых существ едва ли одно, кому очень повезет, получает по милости Кршны возможность общаться с истинным духовным учителем. По милости Кршны и духовного учителя такой человек получает семя ростка преданного служения.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 19.151)

Шрйла Прабхупада говорит:

Даже мгновенное общение с чистым преданным приносит абсолютный успех!

(беседа 13.12.1970)

Это действительно так. Бхакта-дасу выпала удача в этом убедиться. Как уже было описано выше, через двадцать лет после этой встречи, в 1991 году он получил первое посвящение от Шрйлы Прабхупады. А в 2005 году, находясь в это время в Индии, городе Бангалоре, в храме ISKCON Шрй Шрй Радха-Кршначандра, в день явления Бхактисиддханта Сарасватй, он получил от Шрйлы Прабхупады вторую ойкша-инициацию. И только сейчас, спустя более тридцати лет после первой встречи со Шрйлой Прабхупадой, по Его беспричинной милости, как утверждает Бхакта-дас, он может видеть в Нём истинного садху. На самом деле нам всем выпала великая удача встретить на своём жизненном пути такую величайшую личность. Каждый из нас имеет возможность общаться с чистым преданным Шрйлой Прабхупадой, и получать от Него милость. Всё зависит от нашего желания,

от нашего выбора. Если мы примем Ш́рӣлу Прабхупаду как **истинного** *гуру*, отбросив всё ложное, и поместим Его в своё сердце, мы никогда не расстанемся с Ним и будем общаться – ВСЕГДА!

Нам нужно общаться через посредство звуковой вибрации, а не на уровне физического контакта. Это и есть настоящая форма общения.

| (лекция 18.08.1968 монреаль) |
|------------------------------|
| <b>ം</b> ്റ് ം               |

#### 1.5 Высшая истина

Если Абсолютная Истина одна, относительно чего, мы полагаем, нет двух мнений, не может быть также и двух *гуру*. *Гуру* один, так как принадлежит к цепи ученической преемственности.

(Наука самоосознания, глава 2)

## **Ш**рӣла Прабхупада говорит:

Поскольку человеческий рассудок несовершенен, необходимо ещё и откровение. Истина постигается посредством логики, философии и откровения. По Ваишнавской философии мы приходим к истине через гуру, который является как представитель Абсолютной Истины, Личности Бога. Он передает послание истины, потому что Он видит Абсолютную Истину через ученическую преемственность. Если мы принимаем настоящего духовного учителя и удовлетворяем его смиренным служением, то, благодаря его милости мы в откровении можем понять Бога и духовный мир. Поэтому мы приносим свои почтения духовному учителю молитвой:

йасйа прасадад бхагават-прасадо йасйапрасадан на гатих куто 'пи дхйайан стуважс тасйа йайас три-сандхйаж ванде гурох йрй-чаранаравиндам

«По милости духовного учителя человек получает благословение Кршны. Без благосклонности духовного учителя никто не способен продвинуться. Поэтому мне надлежит всегда помнить и прославлять духовного учителя принося почтительные поклоны его лотосным стопам по крайней мере три раза в день».

(Шрй Гуру-аштака, стих 8)

Мы можем понять Бога, если мы удовлетворяем духовного учителя, который без спекуляций передает послание Господа. Говорится:

севонмукхе хи джихвадау свайам эва спхуратй

(Падма Пурана)

Господь открывается, когда мы занимаем свои чувства служением Господу.

(Диалектический спиритуализм)

Будем надеяться, что все мы хорошо понимаем о каком духовном учителе говорится в этом стихе.

Такой личностью для нас является Шрйла Прабхупада.

«Бхагавад-гита» глава 4 стих 34, Кршна говорит:

тад виддхи пранипāтена парипраш́нена севайā

упадекшйанти те джнанам джнанинас таттва-даршинах

«Попытайся узнать Истину, обратившись к Духовному Учителю. Вопрошай Его смиренно и служи Ему. Самореализованная душа способна дать тебе знание, ибо Она видит истину».

(подлинный текст «Бхагавад-гūты» 4.34 издание 1972 года)

Много раз мы читали этот стих, но едва ли пытались понять его истинный смысл. Досконально изучив это высказывание, мы поймём, что **истинный** *гуру* – **ОДИН**.

Шрйла Прабхупада говорит:

Слово таттва-дари́шнах обозначает того, кто действительно знает о Боге. Узнавать о Боге необходимо у того, кто воочию видел Его.

(Диалектический спиритуализм)

Согласно самой «Бхагавад-гӣте», мы должны прийти к истинному *гуру*, который **видит истину**.

Этот стих с комментарием к нему является особенно важным, можно сказать ключевым стихом «Бхагавад-гйты». Без должного понимания этого стиха достигнуть духовного совершенства практически невозможно. «Бхагавад-гйта» — это непосредственное откровение Бога, и если мы пытаемся понять Её — мы можем понять Бога. В этом стихе Кршна советует нам обратиться к истинному духовному учителю, принадлежащему к цепи ученической преемственности, начинающейся с Самого Господа. Никто не может быть истинным духовным учителем, если он не принадлежит к такой последовательности.

Господь Кршна говорит нам, какими качествами должен обладать духовный учитель. Он называет его самореализованной душой. Самореализованная душа – это вечно освобожденная душа, и она приходит к нам из духовного мира, чтобы спасать падшие обусловленные души. И только такая личность может быть истинным духовным учителем. Кршна говорит о духовном учителе в единственном числе. Это значит, что истинный гуру – ОДИН! Не может быть двух истинных гуру. Гуру, знающий истину, есть тот, кто видит ИСТИНУ.

Далее Шрйла Прабхупада в комментарии объясняет нам, как происходит процесс передачи трансцендентального знания, или инициации, и какими качествами должен обладать ученик. Он должен полностью вручить себя Ему, (Шрйле Прабхупаде), стать Его нижайшим слугой и вопрошать Его смиренно, забыв о ложной гордости. Не имея таких качеств, ученик не сможет воспринять трансцендентальное знание (дівйа-джйана).

"Вопрошание" осуществляется для того, чтобы ученик мог воспринять знание. Нет никакого упоминания о том, что "вопрошание", выполнение преданного служения и "контроль за учеником" требуют непосредственного физического контакта с гуру. В «Бхагавад-гӣте» 4.34 в комментарии Шрӣла Прабхупада говорит об этом как о действиях, существенных для ученика. "Контроль" – это просто согласие ученика следовать регулирующим принципам, и поэтому он может осуществляться через представителей гуру.

Таким образом, ученик совершает преданное служение под руководством духовного учителя или его представителя.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 24.330)

Это есть процесс инициации. Ученик должен дать согласие не заниматься больше греховной деятельностью [...] Он обещает выполнять указания духовного учителя. Тогда духовный учитель принимает на себя заботу о нём и поднимает его до духовного освобождения.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 24.256)

Таким образом, Ш́рӣла Прабхупада через Свои книги, в которые Он вложил Свое согласие (сиддха-мантру), готов принять каждого в качестве Своего ученика. Мы должны сильно хотеть получить от Него трансцендентальное знание (инициацию), и тогда наша жизнь станет успешной. То, что произошло с Бхакта-дасом, полностью соответствует этому стиху. Передача трансцендентального знания от учителя к ученику – это "мистический" процесс, и он не требует физического контакта. Получению этого знания не могут препятствовать никакие материальные преграды. Ни в одной из книг Шрӣлы Прабхупады мы не встретим такого утверждения, что ученик должен получить дӣкшу от физически присутствующего гуру.

Если человек, читая книги А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады, принимает трансцендентальное знание и искренне предается этому процессу – это и становится его инициацией. Все, кто искренне привлекаются этим движением САНКИРТАНЫ, на самом деле инициированы Его Божественной Милостью Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйлой Прабхупадой, но, к сожалению, не все это понимают.

Наши материальные чувства покрыты материальным умом и они осквернены. До тех пор, пока мы не очистим свой ум и разум от материальной скверны, мы не будем обладать истинным духовным пониманием, которое дает нам возможность слышать Кршну так же, как это делал Арджуна на поле битвы Курукшетра.

Влияние чистого преданного таково, что если человек общается с ним, обладая даже небольшой верой, он получает шанс слушать о Господе из авторитетных Писаний, таких как «Бхагавад-гūтā» и «Шрūмад-Бхагаватам»... Это первая стадия общения с чистым преданным.

(Нектар Преданности, глава 19)

Связь с духовным учителем Ш́рӣлой Прабхупадой – непосредственным представителем Верховной Личности Бога – устанавливается с первого дня, как только ученик начинает СЛЫШАТЬ Его. Каждый имеет возможность общаться со Ш́рӣлой Прабхупадой через Его книги, но даже небольшой верой в Него обладает далеко не каждый. Это является причиной нашей глухоты.

Шрйла Прабхупада говорит:

Это необыкновенные книги. Это – записанное воспевание. Всякий кто читает, он слушает.

(письмо Рупануге 19.10.1974)

Только наша вера в Шрйлу Прабхупаду и полное предание себя Ему даст нам возможность услышать это записанное воспевание. Но без веры в нашего  $\bar{A}$  чар $\bar{u}$ у мы не сможем правильно воспринять философию, изложенную в Его книгах.

**Шрйла** Прабхупада говорит: Постарайтесь понять философию, изложенную в Моих книгах.

Индианка: Духовный учитель продолжает направлять нас после своей смерти?

**Шрйла** Прабхупада: Да, да. Как Кршна ведет нас, так и духовный учитель будет вести нас.

(лекция 23.09.1969)

Далее, в «Бхагавад-гите» Кршна говорит:

йадж джнатва на пунар мохам эвам йасйаси пандава йена бхутанй ашешани дракшйасй атманй атхо майи

«Получив истинное знание от самореализованной души, ты никогда не ввергнешься вновь в эту иллюзию, поскольку посредством этого знания ты увидишь, что все живые существа – не что иное, как часть Всевышнего или, другими словами, что они принадлежат Мне».

(Бхагавад-гита 4.35)

Другими словами, получив инициацию от истинного духовного учителя, вы никогда не вернётесь вновь к материальному образу жизни, поскольку, обладая истинным знанием, вложенным в ваше сердце, вы не будете сбиты с толку иллюзорной энергией Господа. Если человек воспринял трансцендентальное знание от истинного гуру, он естественным образом предаётся Ему, и постепенно выходит из-под власти майи (иллюзии). Никто не сможет сбить с пути человека, получившего знание через откровение.

В этом стихе Кршна подчеркивает важность получения истинного знания от самореализованной души, непосредственного представителя ученической преемственности. Шрй Кршна и Его представитель не отличны друг от друга. Если мы получили инициацию от Шрйлы Прабхупады, являющегося чистой средой между Господом и нами – это подобно тому, как если бы мы получили инициацию от Самого Кршны, как в свое время Арджуна. И это факт! Такого искреннего преданного Кршна оберегает от падения. Из этих стихов нам становится ясно, что только Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада может занимать положение Дйкшагуру.

В «Мундака Упанишад» 1.2.12 говорится:

тад-виджнанартхам са гурум эвабхигаччхет самит-паних шротрийам брахма-ништхам

Они обязывают нас принять гуру, а точнее говоря, утверждают, что нужно принять вполне определённого гуру, а не просто какого-то гуру. Гуру один, так как принадлежит к цепи ученической преемственности. Сегодня мы учим тому же, чему пять тысяч лет назад учили Вьясадева и Кршна. Между этими двумя учениями нет разницы. Сотни и тысячи ачарйев приходили и уходили, но послание оставалось неизменным. Не может быть двух истинных гуру так как то, что говорит истинный гуру, не отличается от того, что говорили его предшественники.

(Наука самоосознания, глава 2)

Здесь этот стих мы видим в неизменённом виде, однако в книге «Наука самоосознания» 1991 года, глава 2, "Выбор духовного учителя", этот стих изменён. В этом стихе слово "принять" заменили на слово "искать". Санскритское слово "эвабхигаччхет" означает "обратиться", или "принять", но не "искать". Таким образом «са гурум эвабхигаччхет» означает «принять гуру». Эти книги не проявились сами по себе, их написал Āчāрйа Шрпла Прабхупада – непосредственный представитель Верховной Личности Бога.

Следовательно, когда человек берёт в руки эту книгу, читает шлоки и комментарий к ним, – он уже «нашёл» вполне определённого гуру. Вопрос не в том, чтобы «искать», а в том, чтобы принять или не принять. Если человек принимает это знание, он принимает его от той личности, которая через посредство своих книг даёт ему трансцендентальное знание (дівйа-джйана). Это и называется инициацией. Такая личность является для нас истинным дікша-гуру, и с этого момента у нас с ним устанавливается духовная связь.

#### Шрйла Прабхупада говорит:

Вечная связь между учеником и духовным учителем устанавливается с первого дня, когда ученик начинает СЛЫ-IIIATЬ.

(письмо Джадурани 04.09.1972)

Чтобы скрыть своё незаконное положение *дікша-гуру*, лидеры GBC сделали изменения во всех книгах Шрйлы Прабхупады там, где речь идёт о *дікша-гуру*. Лидеры GBC совершают большой грех, пытаясь ввести в заблуждение неискушённых людей. Они использовали слово "искать" лишь потому, что их уже более восьмидесяти *псевдо-гуру*. И, как они считают, человеку следует "искать" себе "ЖИВОГО" *гуру* среди этих 80-ти, который ему больше всех понравится. Это похоже на то, как человек выбирает себе "ЖИВЫЕ" цветы. Это – абсолютная *МАЙА*! И те, кто проповедуют такую "систему многочисленных *ачарйев*", и вынуждают неискушённых людей "искать ЖИВОГО" *гуру*, сами находятся в глубочайшей ИЛЛЮЗИИ. Они не учли тот факт, что далее в этом стихе Шрйла Прабхупада говорит: «Гуру один, так как принадлежит к цепи ученической преемственности».

Чего искать, если истинный гуру ОДИН? Гуру не выбирают! Гуру

мы обретаем по милости Кршны, а Кршну – по милости *гуру*. Всевышний Господь пребывает в сердце каждого и направляет скитания всех обусловленных душ. Если человек искренне желает **истинного** *гуру* – Кршна направляет его к **истинному** *гуру*, а если человек не искренний и желает быть обманутым – Кршна направляет его к *псевдо-гуру*. Однако под влиянием иллюзии такой человек думает, что этот *псевдо-гуру* – истинный. Но это не истина. Истина – ОДНА, и двух истин быть не может, а 80 – тем более. То, что в данный момент принимается за истину, называется *МАЙА*.

#### Шрйла Прабхупада говорит:

Если вы ищете дешёвого *гуру* или хотите быть обманутым, то вы встретите многих *гуру*-обманщиков. Если же вы искренни, то придёте к искреннему *гуру*.

(Наука самоосознания, глава 2)

Нам до сих пор непонятно, почему люди, тонущие в океане материального существования, позволяют этим обманщикам обманывать себя? А, может быть, они сами хотят быть обманутыми? Это что – проделки майи или желание самих утопающих?

Книг вполне достаточно, чтобы понять – только Шрйла Прабхупада, являясь непосредственным представителем Верховной Личности Бога, может быть истинным Дйкша-гуру. Будучи трии-кала-гья Шрйла Прабхупада предвидел, что произойдёт после Его ухода, и Он позаботился оставить нам документы: «Завещание от 04.06.1977» и «Последний Приказ от 09.07.1977», где сам Шрйла Прабхупада говорит нам о том, как должно функционировать Всемирное Общество ISKCON и проходить процесс инициации после Его ухода. Но даже, несмотря на всё это, нашлись «ТАКИЕ ...», которые так ловко ввели в заблуждение тысячи и тысячи преданных. Дйкшй-гуру должен быть реализованной личностью – сиддха-пурушей той мантры, которую он даёт. Удивительно то, что мы, преданные, на протяжении стольких лет даже не задавались вопросом: Почему так много дакша-гуру? Они что, ВСЕ сиддха-пуруши? Маха-бхагаваты? Представители Кршны? Каждый из них приведет нас в духовный мир? А если нет! Тогда зачем нужен такой *гуру*? Как говорит Шрйла Прабхупада: «Просто как дань моде?» Кстати, о моде. Сейчас очень модно становиться гуру: престиж, слава, господство и деньги! Хороший «гуру-бизнес».

# Следует понять, что духовный учитель практически равен Мне – сказал Благословенный Господь.

(Наука самоосознания, глава 2)

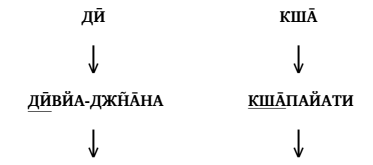
Желающих примерить "мантию" *дікша-гуру* и побыть на положении Бога с каждым годом становится всё больше и больше. Вот уже и в России появляются так называемые "*гуру*-боги". Для таких *гуру*-самозванцев ISKCON – это большой "ПИРОГ", и каждый хочет иметь свой "кусок пирога".



# 1.6 Диаграмма «Дикша»

Дйкша есть процесс, благодаря которому можно пробудить свое трансцендентное знание и победить все реакции, причина которых — греховная деятельность. Личность, опытная в изучении богооткровенных писаний, знает этот процесс, как дйкша.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 15.108)



дивйа-джйана — (заключает в себе) знание об изначальной форме Верховной Личности Бога, в мантре (полученной от гуру), вместе со знанием о специфических взаимоотношениях с Верховным Господом ("Бхакти сандарбха" 234).

кшāпайати — уничтожает ("Ш́рймад-Бхāгаватам" 4.24.61). В этом стихе это слово относится к уничтожению грехов.

Процесс включает в себя различных шикша-гуру, в том числе вартма-прадаршака-гуру, президента храма и, конечно, дйкша-гуру:

РЕШИМОСТЬ ИСТИННАЯ ИНИЦИАЦИЯ

РЕКОМЕНДАЦИЯ ПРЕЗИДЕНТ ХРАМА

ОФИЦИАЛЬНОЕ ОБЕЩАНИЕ ДИКША-ГУРУ

ОГНЕННАЯ ЯГЪЯ ПРЕЗИДЕНТ ХРАМА

НАРЕЧЕНИЕ ИМЕНЕМ РИТВИК

ДИВЙА-ГЙАНА ДИКША-ГУРУ ОСВОБОЖДЕНИЕ ДИКША-ГУРУ

 $\sqrt{D}$  в действительности означает инициирование ученика трансцендентным знанием, благодаря которому он становится свободным от всего материального осквернения.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Мадхйа-лӣла 4.111 комментарий)

Другими словами, духовный учитель пробуждает спящее живое существо к его изначальному сознанию, чтобы оно могло поклоняться Господу Вишну. Это есть цель дйкшы, или инициации. Инициация означает принятие чистого знания о духовном сознании.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмрта Мадхйа-лӣлā 9.61 комментарий)

#### КОММЕНТАРИЙ:

Слово "дйкша" состоит из двух слогов – "ДЙ" и "КША", включающие в себя огромное значение и смысл. Слог "ДЙ" означает дйвйа-джйана – знание о Боге и наших взаимоотношений с Ним (сварупа). И всё это вместе взятое заключено в мантре, которую мы получаем от гуру. Слог "КША" означает уничтожать (в данном случае речь идёт о грехе). Итак, ту личность, которая способна вложить эту мантру в сердце страждущего человека, называют "дйкша-гуру", а сам процесс, при котором духовный учитель освобождает ученика от грехов, называется дйкша, или инициация. Истинный гуру ОДИН. Таким истинным дйкша-гуру может быть только та личность, которая наделена особыми полномочиями от Верховной Личности Бога, или от предыдущего ачарйи, стоящего в цепи истинной ученической преемственности. Эта диаграмма «Дйкша» и без нашего комментария

очень хорошо понятна, но так как сейчас появляются очень много *псевдо-гуру*, нам пришлось сделать это разъяснение для тех честных и искренних душ, которые привлекаются этим Движением сознания Кршны, и для неофитов, желающих принять духовного учителя.

Заключение: Только такая личность, как Шрйла Прабхупада, достойна быть ДЙКША-ГУРУ.



# 1.7 Преступление GBC

Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада создал и развил Международное Общество для Осознания Кршны, в основу которого Он вложил семь основных целей, которые зафиксированы в свидетельстве о регистрации ISKCON 13 июля 1966 года.

Вот этот путь, установленный Шрйлой Прабхупадой для Международного Общества для Осознания Кршны. Семь основных целей:

- 1. Систематически распространять в массах духовное знание и обучать людей методам духовной практики, чтобы восстановить нарушенное равновесие в системе ценностей общества, а также обеспечить подлинное единство всех людей и установить мир во всём мире.
- 2. Проповедовать философию сознания Кршны, изложенную в «Бхагавад-гите» и «Шримад-Бхагаватам».
- 3. Сблизить членов общества друг с другом и приблизить их к Кршне изначальному существу, и тем самым внедрить в сознание членов общества и всех людей представление о том, что каждая душа является неотъемлемой частицей Бога (Кршны).
- 4. Распространять и поощрять движение санкиртаны совместного пения святого имени Господа, следуя указаниям Господа Шрй Чаитанйа Махапрабху.
- 5. Построить для членов общества и всех людей город в одном из святых мест, где проходили трансцендентные игры Кршӊы, Верховной Личности Бога.
- 6. Объединить членов общества в единую семью и научить их более простому и естественному образу жизни.
- 7. Для достижения вышеупомянутых целей издавать и распространять периодические издания, журналы и книги.

Ш́рӣла Прабхупада хотел видеть Международное Общество для Осознания Кршӊы именно таким, чтобы мы шли ТОЛЬКО этим путём и

воплотили в жизнь все эти семь целей. Если мы будем внимательны к тому, как развивается наше Движение сознания Кршны, мы можем без труда понять, что далеко не все эти цели претворяются в жизнь на сто процентов. Третий пункт выполняется частично, шестой пункт не выполняется совсем.

Благодаря сверхчеловеческим усилиям и необычайной активности в совершенной трансцендентальной проповеди Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады, Международное Общество для Осознания Кршны быстро завоёвывало успех и популярность среди молодёжи Америки. Когда это Движение стало принимать большой размах, Шрйла Прабхупада создал GBC для управления Международным Обществом для Осознания Кршны (ISKCON). Он составил план управления и ввел все необходимые стандарты и указания по дальнейшему руководству ISKCON.

Шрйла Прабхупада представляет GBC как высшую управляющую инстанцию, и это Он особо отмечает в своём завещании:

1. The Governing Body Commission (GBC) будет высшей управляющей инстанцией всего Международного Общества для Осознания Кршны.

(Завещание 4.06.1977 пункт 2)

Это может создать впечатление что GBC имеет полную власть управления ISKCON. Однако во втором пункте этого завещания Шрйла Прабхупада очень ясно определяет его роль как исполнительскую, и чётко определяет границы его полномочий:

**2.** Каждый храм является собственностью ISKCON, и должен управляться тремя исполнительными директорами. Система управления должна оставаться такой, как она есть сейчас, и нет необходимости что-либо менять.

(Завещание 4.06.1977 пункт 3)

GBC также дал определение относительно своих обязанностей:

GBC (Governing Body Commission) был основан Его Божественной Милостью Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйлой Прабхупадой, чтобы представлять Его, ответственно выполняя управление Международным Обще-

ством для Осознания Кршны, где Шрйла Прабхупада является Основателем-Āчарйей и высшим авторитетом. GBC принимает как собственную жизнь и душу Его божественные указания и признает, что полностью зависит во всех отношениях от Его милости. GBC не имеет другой функции или цели, кроме как исполнения наставлений так милостиво данных Его Божественной милостью, а так же сохранения и распространения Его учения по всему миру в его изначальном виде.

(определение GBC, Резолюция №1, совещание GBC 1975 года)

Для получения первой инициации кандидат должен в течение шести месяцев быть членом Общества. Для получения кандидатом второй инициации – должен пройти, по крайней мере, ещё год после первой инициации.

(резолюция GBC №9 25.03.1975)

Эти резолюции были приняты специально для того, чтобы точно определить, как следует управлять ISKCON, и были одобрены Шрйлой Прабхупадой. Они четко определяют меру ответственности и границы полномочий GBC, на которого возлагается обязанность управления обществом. Как вы уже догадались, дорогие преданные, эти стандарты со стороны GBC не выполняются, и мы о них ничего не знаем. Далее мы поймем как GBC, руководствуясь собственными выдумками, внушенными им дайви-майей, разрушает Движение сознания Кршны с такой тщательностью созданное Шрйлой Прабхупадой.

Сразу же после ухода Ш́рӣлы Прабхупады GBC отказались выполнять указания нашего Āча̄рйи и свои обещания, заверенные в письменном виде. И к этому они готовились очень тщательно. Ещё при жизни (физическом присутствии) Ш́рӣлы Прабхупады, после 1972 года они стали вносить изменения в Его книги, чтобы приспособить их к своей измышлённой философии; особенно там, где вопрос касался дайкша̄-гуру. Этим они подготавливали себе почву для своей преступной деятельности в будущем. Начали они с «Бхагавад-гӣты Как Она Есть». На Харикешу Свами была возложена ответственность за выполнение этого преступного дела. Со стороны GBC было со-

вершено множество преступлений – таких, как: убийства, насилия, угрозы, избиения и запреты.

В настоящее время мы видим, что все книги Шрйлы Прабхупады изменены по сравнению со своим изначальным состоянием. Издательство ВВТ («Bhaktivedanta Book Trust») признаёт тот факт, что по требованию GBC они вносили изменения в книги Шрйлы Прабхупады, чтобы избавиться от "неудобных" для GBC фраз.

Во всех Книгах сделано более тысячи изменений философского характера. Во втором издании «Бхагавад-гйты» по указанию GBC сделано более ста изменений и дополнений без каких-либо авторитетных санкций. А в третьем издании «Бхагавад-гйты» 2001 года сделано столько изменений и дополнений, что её уже нельзя назвать «Бхагавад-гйта Как Она Есть». Очень много изменений в комментариях Шрйлы Прабхупады и в переводах санскритских текстов.

Проведём лишь всего один анализ, но очень важного стиха – «Бхагавад-гūтā» 4.34 и комментарий к нему – раскрывая правду для всеобщей пользы. В этом стихе изменили слова Кршны. Первые два предложения Кршна говорит о духовном учителе в единственном числе. Третье предложение – изменено на множественное число.

Представляем измененный стих «Бхагавад-гӣты» 4.34 после 1972 года выпуска.

tad viddhi praṇipātena paripraśnena sevayā upadekṣyanti te jñānaṁ jñāninas tattva-darśinaḥ

SYNONYMS tat — that knowledge of different sacrifices; viddhi — try to understand; praṇipātena — by approaching a spiritual master; paripraśnena — by submissive inquiries; sevayā — by the rendering of service; upadekṣyanti — they will initiate; te — you; jñānam — into knowledge; jñāninaḥ — the self-realized; tattva — of the truth; darśinaḥ — seers.

**TRANSLATION** Just try to learn the truth by approaching a spiritual master. Inquire from him submissively and render service unto him. The self-realized **souls** can impart knowledge unto you because **they have** seen the

truth.

**Перевод:** Попытайся узнать Истину, обратившись к Духовному Учителю. Вопрошай его смиренно и служи ему. Самореализованные души способны дать тебе знание, ибо **они** видят истину.

Представляем подлинный стих «Бхагавад-гӣты» 4.34, 1972 года выпуска:

tad viddhi praṇipātena paripraśnena sevayā upadekṣyanti te jñānaṁ jñāninas tattva-darśinaḥ

SYNONYMS tat — that knowledge of different sacrifices; viddhi — try to understand; praṇipātena — by approaching a spiritual master; paripraśnena — by submissive inquiries; sevayā — by the rendering of service; upadekṣyanti — initiate; te — unto you; jñānam — knowledge; jñāninaḥ — the self-realized; tattva — truth; darśinaḥ — the seers.

**TRANSLATION** Just try to learn the truth by approaching a spiritual master. Inquire from him submissively and render service unto him. The self-realized **soul** can impart knowledge unto you because **he has** seen the truth.

**Перевод:** Попытайся узнать Истину, обратившись к Духовному Учителю. Вопрошай его смиренно и служи ему. Самореализованная душа способна дать тебе знание, ибо **она** видит истину.

В дословном переводе этого стиха санскритское слово "upadeksyanti" – initiate, что буквально переводится как – "проявлять инициативу", или, по-другому говоря – «быть способным», перевели как множественное число, добавив слова – "they will" к слову "initiate", что означает – «они способны». А в литературном переводе, слово "она", то есть душа (ед. число), заменили на слово "они" (мн. число). Вот так они обманывают простодушных людей, изменяя священные писания, приспосабливая их к своей измышлённой философии гуру-таттвы.

Как мы видим, сами санскритские тексты остаются неизменными,

а дословный и литературный переводы этого стиха изменены. Уже существуют три версии изменений этого стиха и комментариев к нему.

Представляем вторую версию измененного стиха «Бхагавад-гӣты» 4.34 2001 года выпуска, Русское издание:

Чтобы узнать истину, вручи себя духовному учителю. Вопрошай его смиренно и служи ему. Осознавшие себя души могут дать тебе знание, **ибо они узрели** истину.

Представляем третью версию измененного стиха «Бхагавад-гӣты» 4.34:

Попытайся узнать истину, обратившись к духовному учителю. Вопрошай его со смирением и служи ему. Осознавшие себя души способны открыть тебе знание, ибо сами они уже постигли его.

Представляем вашему вниманию небольшой абзац изменённого комментария Шрйлы Прабхупады к стиху 4.34, где было добавлено целое предложение, которое Шрйла Прабхупада не писал:

Также и самостоятельным изучением книг невозможно достичь духовного развития.

(Бхагавад-гита 4.34 комментарий, издание 1986 года)

Представляем изменённый комментарий «Бхагавад-гūты» 4.34 после 1972 года:

...Therefore, mental speculation or dry arguments cannot help lead one to the right path. Nor by independent study of books of knowlege can approach a bona fide spiritual life. One has to approach a bona fide spiritual master to receive the knowledge...

**Перевод:** ...Поэтому мыслительные спекуляции или сухие доводы не могут вывести человека на верный путь. Также и самостоятельным изучением книг невозможно достичь духовного развития. Чтобы получить знание, следует обратиться к истинному духовному учителю...

Представляем подлинный комментарий «Бхагавад-гӣты» 4.34. до 1972 года:

...Therefore, mental speculation or dry arguments cannot help **one progress in spiritual life**. One has to approach a bona fide spiritual master to receive the knowledge...

**Перевод:** ...Поэтому мыслительные спекуляции или сухие доводы не смогут помочь **прогрессировать в духовной жизни**. Чтобы получить знание, следует обратиться к истинному духовному учителю...

Вот что говорит Сам Шрйла Прабхупада:

В моих книгах философия сознания Кршны объяснена **полностью**, поэтому, если вы чего-то не понимаете, читайте их снова и снова. Читая ежедневно, **вы обретёте знание** и, таким образом, вы **будете прогрессировать в духовной жизни**.

(письмо Бахурупе 22.11.1974)

Для чего Шрйла Прабхупада написал так много книг если изучая их человек не сможет духовно развиваться? Для чего? Шрйла Прабхупада говорит: «Распространяйте мои Книги тысячами, миллионами. Изучайте мои книги и тогда вы получите ответы на все ваши вопросы».

Приведём небольшой отрывок из книги «Последние дни Прабхупады» Тамала-Кришна Госвами:

#### ПОСЛЕСЛОВИЕ

Шрйла Прабхупада говорит (запись от 9 июня): «Если вы хотите узнать меня, читайте мои книги». Сейчас в некоторых кругах принято считать, что понять книги махабхагаваты и самого махабхагавату можно, только слушая объяснения другого махабхагаваты. Но сам Шрйла Прабхупада считает, что для этого достаточно читать его книги. Если бы это было невозможно, то стоило бы ему прилагать столько трудов, для того чтобы их написать?

(Бхакти Вигьяна Госвами 08.11.2002)

Здесь мы полностью согласны с Бхакти Вигьяна Госвами Махараджем. Совсем не обязательно искать другого *Маха̄-Бха̄гавату*, чтобы понять книги Шрӣлы Прабхупа̄ды и Самого Шрӣлу Прабхупа̄ду. Чтобы духовно прогрессировать нам нужно предаться Шрӣле Прабхупа̄де и внимательно читать Его книги. Таким образом, Шрӣла Прабхупа̄да посредством Своих книг наделяет нас трансцендентальным знанием (*дӣвйа-джñāна*). Отсюда следует, что наделение трансцендентальным знанием и является инициацией.

 $\sqrt{D}$  в действительности означает инициирование ученика трансцендентальным знанием, благодаря которому он становится свободным от всего материального осквернения.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Мадхйа-лӣлā 4.111 комментарий)

Поскольку Ш́рӣла Прабхупада посредством Своих книг инициирует нас трансцендентальным знанием, Он является для нас **истинным** *дӣкша̄-гуру*. Несмотря на позитивное высказывание Бхакти Вигьяна Госвами Махараджа относительно философии, изложенной в книгах Ш́рӣлы Прабхупа̄ды, он всё же взял на себя ответственность занять положение *дӣкша̄-гуру* и принимать учеников, инициируя их от своего имени.

Последнее время GBC ввели очередное новшество, чтобы как-то укрепить и без того ослабевшую сиддханту. Они добавили к своей пранаме пранаму Шрйлы Прабхупады, надеясь таким образом исправить положение и поднять духовную силу среди преданных. Такое нововведение не может исправить безысходное положение нашего Общества. До тех пор, пока GBC не откажется от своей выдуманной концепции инициаций и не примет последний приказ Шрйлы Прабхупады от 9 июля 1977 года – положение не исправится. Это значит, что они должны занять положение шикша-гуру и действовать в качестве ритвика (священнослужителя): проводить обряд инициации от имени Шрйлы Прабхупады, начитывать чётки и давать ученику духовное имя, объявлять, что он является учеником Шрйлы Прабхупады, и пранаму читать только Шрйле Прабхупаде.

Если преданный хочет духовно прогрессировать, он должен читать пранаму только Шрйле Прабхупаде, медитировать на Него, и слу-

жить Ему. Преданному не следует читать *пранаму* этим "*гуру*" и воспринимать их как объект медитации и служения, а также считать их непогрешимыми.

Вот так они прикрываются именем Ш́рӣлы Прабхупады, чтобы остаться на положении *дакша-гуру*.

Как мы уже знаем дікша-гуру должен быть на уровне *Маха-бхагаваты*:

маха-бхагавата-и́рештхо брахмано вай гурур нрнам сарвешам эва локанам асау пуджйо йатха харих маха-кула-прасуто 'пи сарва-йаджнешу дикшитах сахасра-и́акхадхйайй ча на гурух сйад авашинавах

«Гуру должен утвердиться на высшей платформе преданного служения. Есть три класса преданных и необходимо принять прибежище у гуру высшего класса.

Когда он достигает высшего положения махабхагаваты, его принимают как гуру и поклоняются ему, точно как Хари – личности Бога. Только такая личность достойна занять положение гуру».

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лӣла 24.330 комментарий)

Неуполномоченные *гуру* ISKCON не могут никого инициировать в сознание Кршны, так как они не обладают необходимой квалификацией и не получали никаких указаний, чтобы инициировать других. На самом деле, они просто обманывают неискушённых людей, используя всевозможные уловки. Всех, кого они принимают в ученики и, якобы, дают инициацию в воспевание "Харе Кршна" *Маха-мантры* – уже инициированы "Харе Кршна" *Маха-мантрой* Его Божественной Милостью Шрйлой Прабхупадой посредством Его книг. По-другому говоря, если человек получил *Маха-мантру* из книг Шрйлы Прабхупады и начинает искренне повторять ежедневно по 16 кругов *Маха-мантры*, следуя указаниям Шрйлы Прабхупады, то инициация в его сердце уже произошла. Желание власти, славы, денег, поклонения себе и контроля над другими преданными толкает их на преступле-

ния: вносить изменения в священные писания и давать своё ложное толкование философии *гуру-таттвы*.

Шрйла Прабхупада говорит:

Как только вы начинаете интерпретировать или вносить изменения в писание, писание теряет свой авторитет. Потом придёт другой и будет истолковывать по-своему. А за ним придут ещё и, таким образом, изначальный смысл писания будет утрачен.

(Диалектический спиритуализм)

Вина лежит на тех, кто первыми оторвались от послания как оно есть и на тех, кто последовал за ними.

(Диалектический спиритуализм)

Дорогие преданные, пожалуйста, обратите внимание на то, что говорит Шрйла Прабхупада. Многие из нас, если не все мы, стремимся распространять сознание Кршны повсюду, и нам следует быть крайне осторожными в своей проповеди. Мы должны понимать и в полной мере осознавать то, что мы проповедуем, и не отклоняться ни на йоту от учения Шрйлы Прабхупады. Если мы проповедуем искажённую философию гуру-таттвы, представленную неуполномоченными гуру ISKCON, которая противоречит ясно установленной сидоханте Шрйлы Прабхупады, другими словами — если мы в своей проповеди представляем неуполномоченных гуру ISKCON как истинных дікша-гуру — представителей Верховной Личности Бога, то из-за своих неверных толкований ведической литературы это приведёт нас к духовной деградации и в конечном итоге к страданиям.

## Шрйла Прабхупада говорит:

Священные писания – это энергия Бога. Верховный Господь распространяет Свою энергию, и эта энергия есть Его принцип. Если мы прибегаем к помощи своего ограниченного рассудка и пытаемся изменить наставления Бога по своей прихоти – мы будем страдать.

(Диалектический спиритуализм)

Вся вина за такое преступление – изменение священных писаний –

целиком и полностью ложится на GBC.

**Каждый храм является собственностью ISKCON** и должен управляться тремя исполнительными директорами. Система управления **должна оставаться такой, как она есть сейчас**, и нет необходимости что-либо менять.

(Завещание 04.06.1977 пункт 2)

Вышеперечисленные ответственные лица назначены пожизненно. В случае смерти или недееспособности любого из вышеупомянутых директоров на этот пост может быть назначен приемник при условии, что новый директор является Моим инициированным учеником, строго следующим всем правилам и предписаниям Международного Общества для Осознания Кршны, изложенным в Моих книгах, и что каждым объектом собственности управляют не менее трёх и не более пяти Исполнительных директоров.

(Завещание 04.06.1977 пункт 3)

В этом состоит функция GBC – смотреть за тем, чтобы никто из наших преданных не стал жертвой майи. Все члены GBC должны быть наставляющими гуру. Я – инициирующий гуру, а вы должны быть наставляющими гуру, обучая тому, чему я учу и делая то, что я делаю. Это не просто титул, вы должны действительно подняться на эту платформу. Вот чего я хочу.

(письмо Мадхудвише 04.08.1975)

Сейчас я дал полномочия GBC для поддержания стандарта нашего Общества сознания Кршны поэтому вы, как GBC, должны быть очень бдительны. Я дал вам все указания в своих книгах.

(письмо Сатсварупе 13.09.1970)

Стандарты, которые я вам уже дал старайтесь всегда поддерживать стандартной процедурой. Не пытайтесь вводить новшества или что-то создавать или выдумывать – это всё погубит.

(письмо Бали Мирдану и Пушта Кришне 18.09.1972)

Изначально я назначил 12 членов GBC и я дал им для руководства и управления 12 зон но, по взаимному соглашению, вы изменили всё, поэтому что это такое, я не знаю.

(письмо Рупануге 04.04.1972)

Что случится когда меня не будет? Неужели GBC всё погубит?

(письмо Хамсадуте 11.04.1972)

Будучи трии-кала-гья Шрйла Прабхупада предвидел, что произойдёт после Его ухода, и все эти беспокойства Шрйла Прабхупада высказывал специально для нас, чтобы мы в будущем смогли сделать правильную оценку сложившимся обстоятельствам.

Просим обратить Ваше внимание на пункт 3 завещания от 04.06.1977 года. Он может быть осуществлен при условии соблюдения пункта 2 данного Завещания и «Директивы от 09.07.1977 года» (смотрите Приложение). Отсюда следует, что вновь поступающие преданные должны быть учениками Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады. Этому процессу необходимо следовать на протяжении всего периода существования Международного Общества для Осознания Кршны (ISKCON).



# Глава вторая

# 2.1 Приложение

Итак, мы подошли к самому главному. Перед уходом из этого мира Шрйла Прабхупада написал «Завещание от 04.06.1977» и издал «Директиву от 09.07.1977», которая была разослана по всем храмам и центрам ISKCON.

#### 2.1.1 Завещание 4 июня 1977 года

Триданди Госвами

А.Ч. Бхактиведанта Свами

Основатель-Ачарйа:

Международное Общество для Осознания Кршны

**ЦЕНТР:** Кршӊа-Баларама Мандир,

Бхактиведанта Свами Марг,

Раманарети, Врндаван

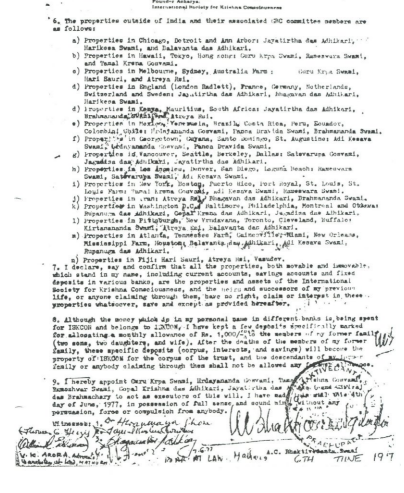
**Дата:** 4 июня 1977 г.

#### **ЗАВЕЩАНИЕ**

Я, А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада, Основатель-*Āча̄рйа* Международного Общества для Осознания Кршӊы и издательства Бхак-

| 4               | A.C. Bhaktivedanta Swami Founder-Acharya: International Society for Krishna Consciousness                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| PARHUP<br>10 EA | CENTER: Krsna-Balarama Mandir, Bhaktivedanta Swant Marg, Ramanareti, Vrndavana, U.P.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 136 - 5         | 2 DATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 147 W           | DECLARATION OF VILL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                 | I, A.C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada, founder-acarys of the International Society for Krishna Consciousness, Settior of the Bhaktivedants Book Trust, and disciple of On Visnupada 108 Bri Srimad Bhaktisiddhanta Sarasvati Cosvami Haharaj Frabhupada, presently residing at Sri Krems-Balarama Mandir in Vrndavana, make this my last will:                                                                                                                                                                                                                  |
|                 | 1. The Governing Body Commission (GRC) will be the ultimate managing authority of the entire International Society for Krishna Consciousness.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ,               | <ol> <li>Each temple will be an ISKCON property and will be managed by three<br/>executive directors. The mystem of management will continue as it is now<br/>and there is no need of any change.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                 | <ol> <li>Properties in India will be agnaged by the following executive directors:</li> <li>a) Properties at Sri Mayapur Dhama, Panihati, Haridaspur and Calcutta;</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Jandytice       | das Adhikari.  b) Properties at Vrndavana: Gurukrpa Swami, Akshoyananda Swami, and Gopal Krena das Adhikari.  c) Reoperties at Bombay: Tamal Krena Gosvami, Giriraj das Brahmachary, and Gopal Arana das Adhikari. d) Properties at Bhubaneswar: Gour Govinda Gwami, Jayapataka Swami, and Bhagmwat das Bruhmachary.  c) Properties at Hyderbad; Handman Swami, Sridhar Swami, Gopal Krena das Adhikari and Ball, Mahama Swami, Sridhar Swami, Gopal Krena                                                                                                       |
| First change    | The executive directors whe have herein been designated are imposited for life. In the event of the death or failure to act for any reason of any of the said directors, a successor director or directors may be appointed by the remaining directors, provided the new director is my initiated disciple following strictly all the rules and regulations of the International Society for Krishna Consciousness as detailed is my books, and provided their there are newer less than three (3) or more than five (5) executive directors acting at one time. |
| 3 6             | 4. I have created, developed, and organized the International Society for Krithna Consciousness, and as such I hereby will that none of the immorable properties standing in the name of ISKCON in India chall ever be mortgaged, borrowed against, sold, transferred, or in any way encumbered, disposed of, or alienated. This direction is irrevocable.                                                                                                                                                                                                       |
| になる             | 5. Properties outside of India in principle should never be mortgaged, borrowed against, sold, transferred or in any way encumbered, disposed of, or alienated, but if the need arises, they may be mortgaged, borrowed against, sold, etc., with the consent of the GBC committee members associated with the particular property.                                                                                                                                                                                                                              |

Рис. 2.1: Скан-копия оригинала Завещания, страница 1



A.C. Bhaktivedanta Swami

Рис. 2.2: Скан-копия оригинала Завещания, страница 2

тиведанта Бук Траст, ученик Ом Вишнупада 108 Шрй Шрймад Бхактисиддханта Сарасватй Госвами Махараджа Прабхупады, пребывая в настоящее время во Врндаване, в храме Шрй Кршна-Баларама Мандир, изъявляю свою последнюю волю:

- 1. The Governing Body Commission (GBC) будет высшей управляющей инстанцией всего Международного Общества для Осознания Кршны.
- 2. Каждый храм является собственностью ISKCON и должен управляться тремя исполнительными директорами. Система управления должна оставаться такой, как она есть сейчас, и нет необходимости что-либо менять.
- 3. Управление собственностью в Индии будет осуществляться следующими исполнительными директорами:
  - а) Собственность в Ш́рӣ Майапур Дхаме, Панихати, Харидаспуре и Калькутте: Гурукрипа Свами, Джаяпатака Свами, Бхавананда Госвами и Гопала Кришна дас Адхикари.
  - b) Собственность во Врндаване: Гурукрипа Свами, Акшаянанда Свами и Гопал Кришна дас Адхикари.
  - с) Собственность в Бомбее: Тамала-Кришна Госвами, Гирирадж дас Брахмачари и Гопал Кришна дас Адхикари.
  - d) Собственность в Бхуванешваре: Гоур Говинда Свами, Джаяпатака Свами и Бхагават дас Брахмачари.
  - е) Собственность в Хайдарабаде: Махамса Свами, Шридхара Свами, Гопал Кришна дас Адхикари и Бали Мардан дас Адхикари.

Вышеперечисленные ответственные лица назначены пожизненно. В случае смерти или недееспособности любого из вышеупомянутых директоров на этот пост может быть назначен преемник при условии, что он является моим инициированным учеником, строго следующим всем правилам и предписаниям Международного Общества для Осознания Кршны, изложенным в моих книгах, и что каждым объектом собственности всегда управляют не менее трех и не более пяти исполнительных директоров.

- 4. Я создал, развил и организовал Международное Общество для Осознания Кршны и настоящим заявляю, что ни один объект собственности ISKCON в Индии никогда не должен быть заложен, сдан в аренду, продан, передан в пользование, отдан или отчужден. Это указание не подлежит пересмотру.
- 5. Объекты собственности вне Индии, в принципе, тоже никогда не должны быть заложены, сданы в аренду, проданы, переданы в пользование, отданы или отчуждены, но при необходимости, они могут быть заложены, сданы в аренду и т.д. с согласия членов GBC, отвечающих за эту собственность.
- 6. Собственность ISKCON вне Индии и несущие за неё ответственность члены GBC:
  - а) Собственность в Чикаго, Детройте и Анн-Арборе: Джайатиртха дас Адхикари, Харикеша Свами и Балаванта дас Адхикари.
  - b) Собственность на Гаваях, Токио и Гонконге: Гуру Крипа Свами, Рамешвара Свами и Тамала-Кришна Госвами.
  - с) Собственность в Мельбурне, Сиднее, фермерские хозяйства в Австралии: Гуру Крипа Свами, Хари Шаури и Атрейа Риши.
  - d) Собственность в Англии, Франции, Германии, Нидерландах, Швейцарии, Швеции: Джайатиртха дас Адхикари, Бхагаван дас Адхикари и Харикеша Свами.
  - е) Собственность в Кении, Маврикии, Южной Африке: Джайатиртха дас Адхикари, Брахмананда Свами, Атрейа Риши.
  - f) Собственность в Мексике, Венесуэле, Бразилии, Коста-Рике, Перу, Эквадоре, Колумбии, Чили: Хридаянанда Госвами, Панча-дравида Свами, Брахмананда Свами.
  - g) Собственность в Джорджтауне, Гаяне, Санта-Доминго, Санта-Августин: Адикешава Свами, Хридаянанда Госвами, Панчадравида Свами.
  - h) Собственность в Ванкувере, Сиэтле, Беркли, Далласе: Сатсварупа дас Госвами, Джагадиша дас Адхикари, Джайатиртха дас Адхикари.

- Собственность в Лос-Анджелесе, Денвер, Сан-Диего, Лагуна-Бич: Рамешвара Свами, Сатсварупа дас Госвами, Адикешава Свами.
- j) Собственность в Нью-Йорке, Бостоне, Пуэрто-Рико, Порт-Ройале, Сент-Луисе, ферма в Сент-Луисе: Тамала-Кришна Госвами, Адикешава Свами и Рамешвара Свами.
- k) Собственность в Иране: Атрея Риши дас, Бхагаван дас Адхикари, Брахмананда Свами.
- Собственность в Вашингтоне, Балтиморе, Филадельфии, Монреале, Оттаве: Рупануга дас Адхикари, Гопала Кришна дас Адхикари, Джагадиша дас Адхикари.
- m) Собственность в Питтсбурге, Нью-Врндаване, Торонто, Кливленде, Буффало: Киртанананда Свами, Атрея Риши, Балаванта дас Адхикари.
- n) Собственность в Атланте, ферма в Теннеси, Гейне-вилле, Майами, Нью-Орлеане, ферма в Миссисипи, Хьюстоне: Балаванта дас Адхикари, Адикешава Свами, Рупануга дас Адхикари.
- о) Собственность на Фиджи: Хари Шаури, Атрея Риши, Васудев.
- 7. Данным документом заявляю и подтверждаю, что вся собственность как движимая так и недвижимая, которая числится на моем имени, включая текущие, сберегательные и депозитные счета в различных банках, всецело принадлежит Международному Обществу для Осознания Кршны. Наследники и преемники из моей прежней (мирской) жизни или кто-либо, выступающий от их имени, не имеют никаких прав на эту собственность, на какую-либо долю или проценты, кроме случая, оговоренного ниже.
- 8. Хотя деньги, находящиеся на моих личных счетах в различных банках расходуются на нужды ISKCON и принадлежат ISKCON, я владею несколькими депозитами, специально предназначенными для ежемесячной выплаты по 1000 рупий членам моей бывшей семьи (жене, двум сыновьям и двум дочерям). После смерти членов моей бывшей семьи эти депозиты (вклады, проценты и сбережения) станут собственностью ISKCON и потомки моей бывшей семьи или ктолибо, выступающий от их имени, не имеют права получать какие-

либо выплаты с этих счетов.

9. Я назначаю Гуру Крипу Свами, Хридаянанду Госвами, Тамала-Кришну Госвами, Рамешвару Свами, Гопала Кришну даса Адхикари, Джайатиртху даса Адхикари и Гирираджа даса Брахмачари действовать в качестве исполнителей данного завещания. Я сделал это завещание сегодня, 4 июня 1977 года, находясь в здравом уме и ясной памяти, без всякого убеждения, давления или принуждения с чьей-либо стороны.

Подпись:

### А.Ч. Бхактиведанта Свами



Вышеприведенное завещание подписано Шрйлой Прабхупадой в присутствии Тамала-Кришна Госвами, Бхагавана даса Адхикари и нескольких других свидетелей (подписи видны на оригинале).

### 2.1.2 Директива 9 июля 1977 года

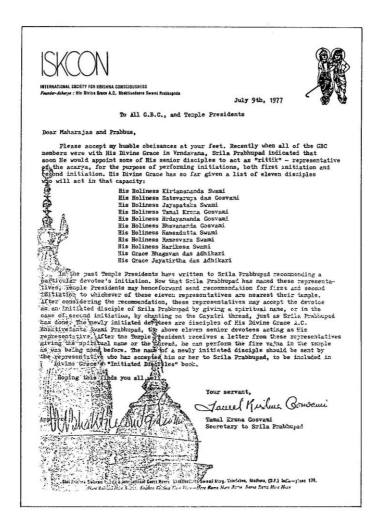


Рис. 2.3: Скан-копия оригинала Директивы от 9 июля 1977

Международное Общество для Осознания Кршны

Основатель- $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ a: Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхуп $\bar{a}$ да

9 июля, 1977 г.

Всему GBC и всем президентам храмов.

Дорогие Махараджи и Прабху,

Примите, пожалуйста мои смиренные поклоны. Недавно, когда все члены GBC были во Врндаване у Его Божественной Милости, Шрӣла Прабхупада дал понять, что вскоре он назначит некоторых из Своих старших учеников действовать в качестве pumвика — представителя  $\bar{a}v\bar{a}p\bar{u}u$  — с целью проведения церемоний инициации, как первой, так и второй.

Его Божественная Милость дал пока список из одиннадцати учеников, которые будут действовать в этом качестве:

Его Святейшество Киртанананда Свами

Его Святейшество Сатсварупа дас Госвами

Его Святейшество Джаяпатака Свами

Его Святейшество Тамала-Кришна Госвами

Его Святейшество Хридаянанда Госвами

Его Святейшество Бхавананда Госвами

Его Святейшество Хамсадута Госвами

Его Святейшество Рамешвара Свами

Его Святейшество Харикеша Свами

Его Милость Бхагаван дас Адхикари

Его Милость Джайатиртха дас Адхикари

В прошлом президенты храмов писали Ш́рйле Прабхупаде, рекомендуя конкретного преданного к инициации. Теперь, когда Ш́рйла Прабхупада назвал своих представителей, президенты храмов могут с этого момента, впредь присылать рекомендации к первой и второй инициации любому из этих представителей, которые находятся ближе всего к их храму. Рассмотрев рекомендации, эти представители могут принять преданного, как инициированного ученика Ш́рйлы Прабхупады, дав ему духовное имя или, в случае второй инициации – начитав на шнуре Гайатри так, как это делал Прабхупада. Эти новые инициированные преданные являются учениками

Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада, а вышеперечисленные одиннадцать старших преданных действуют как Его представители. После того, как президент храма получит письмо с духовным именем или шнуром от этих представителей, он может провести огненную ягью в храме, как это делалось и раньше. Имя нового инициированного ученика должно быть прислано представителем, который посвятит его или её Шрйле Прабхупаде для включения его или её имени в книгу «Инициированные ученики» Его Божественной Милости.

Надеюсь, это письмо застанет Вас в добром здравии.

Утверждаю:

Ваш слуга, (подпись Тамала-Кришны Госвами)

(подпись Шрйлы Прабхупады)

Тамала-Кришна Госвами, секретарь Шрйлы Прабхупады.



## Этот документ признаётся подлинным самим GBC.

В этом документе сказано трижды, что эти новые инициированные преданные являются учениками Его Божественной Милости Ш́рӣлы Прабхупады.

Когда что-либо подчёркивается трижды, – это значит всё, окончательно.

(лекция по «Бхагавад-гӣте» 27.11.1968 Лос-Анджелес)

Комментируя распоряжение от 9 июля 1977, Джаядвайта Свами писал:

Авторитетность данного документа не вызывает никаких сомнений [...] Ясно, что это письмо утверждает систему ритвик-гуру.

(Джаядвайта Свами «В чём ошибаются ритвики» 1996)

...продолжайте становиться ритвиками и действуйте от моего имени.

(письмо 31.07.1977)

В этой Директиве Его Божественная Милость Ш́рӣла Прабхупа̄да абсолютно ясно выразил Своё намерение оставаться Дӣкша̄-гуру для всего ISKCON и принимать учеников через Своих представителей до тех пор, пока существует Международное Общество для Осознания Кршӊы (ISKCON).

ઌૺ૾ૢૺૺૺૺૺૺૺૺૺૺ

# 2.1.3 Беседа от 7 июля 1977 года, Врндаван

**Тамала-Кришна Госвами**: Шрйла Прабхупада, мы получаем письма, от желающих получить инициацию. Но так как Ваше самочувствие ухудшается, мы просим их подождать.

**Шрйла Прабхупада**: Наши люди, старшие *санньяси* могут делать это.

Тамала-Кришна Госвами: Это то, что мы делали... Я имею ввиду... Формально мы были... местные GBC, санньяси начитывали им четки и они писали Вам, чтобы Вы дали имя. Но следует ли нам возобновить эту практику или нам следует..? Я имею ввиду... говорится, что духовный учитель принимает... Вы знаете, Он принимает... поэтому мы не хотели, чтобы Вы были должны... Ваше здоровье не в порядке, поэтому так быть не должно... вот почему мы хотели бы попросить Вас подождать. Я просто хочу сказать, следует ли нам ещё какое-то время подождать?

**Шрйла Прабхупада**: Нет, старшие санньяси ...

**Тамала-Кришна Госвами**: То есть, они должны продолжать ...

**Ш́рӣла Прабхупада**: Ты можешь мне дать список *санньяси*. Я отмечу кто будет ...

Тамала-Кришна Госвами: Хорошо.

- **Ш́рӣла Прабхупада**: Ты можешь это делать, Киртанананда и наш Сатсварупа тоже. Так вы трое можете начать делать это.
- **Тамала-Кришна Госвами**: А если кто-то в Америке хочет получить посвящение, должны ли они обращаться напрямую к Киртанананде или Сатсварупе?
- **Ш́рӣла Прабхупада**: К ближайшему. Джаятиртха может давать.
- Тамала-Кришна Госвами: Джаятиртха.
- **Шрйла Прабхупада**: Бхагаван. Он тоже может. Харикеша...
- Тамала-Кришна Госвами: Харикеша Махараджа
- **Ш́рӣла Прабхупада**: И... пять, шесть человек, ты определи кто из них ближайший.
- **Тамала-Кришна Госвами**: Ближайший. То есть преданные больше не должны писать Вам, а могут напрямую обращаться к одному из них.
- **Шрйла** Прабхупада: Xм..
- **Тамала-Кришна Госвами**: Это означает, что они инициируют тех преданных от Вашего имени, то есть Ваших учеников.
- **Ш́рӣла Прабхупада**: Вторая инициация. Надо подумать над второй инициацией.
- **Тамала-Кришна Госвами**: Это первая инициация. Понятно. А для получения второго посвящения им следует...
- **Ш́рӣла Прабхупада**: Нет, они должны подождать. Вторая инициация будет дана...
- **Тамала-Кришна Госвами**: Нужно... некоторые преданные пишут Вам по поводу второй инициации, значит мне следует просить их подождать немного, так как

Вам не позволят проблемы со здоровьем. Значит, я могу говорить им так?

**Шрйла Прабхупада**: Они могут получить второе посвящение.

Тамала-Кришна Госвами: Написав вам?

Шрйла Прабхупада: Нет, к тем кого я указал.

Тамала-Кришна Госвами: То есть, перечисленные Вами старшие преданные могут давать и вторую инициацию и, как следствие, нет необходимости писать Вам по поводу как первой, так и второй инициации. Они могут обратиться к ближайшему из указанных Вами. Но все эти преданные Ваши ученики и любой из них, давая посвящение, действует от Вашего имени.

Шрйла Прабхупада: Да.

**Тамала-Кришна Госвами**: Вы знаете о книге с именами всех Ваших учеников, которую я веду. Следует ли мне продолжать делать это?

Шрйла Прабхупада : Хм..

**Тамала-Кришна Госвами**: Дело в том, что если посвящение дает Харикеша Махарадж, то он должен присылать имена тех преданных сюда, а я буду вносить их в книгу. Хорошо. Есть ли ещё кто-нибудь в Индии, кого бы Вы могли рекомендовать?

**Ш́рӣла Прабхупада**: Индия? Я здесь. Посмотрим. В Индии – Джаяпатака.

Тамала-Кришна Госвами: Джаяпатака Махарадж?

**Ш́рӣла Прабхупада**: Ты тоже в Индии. Можешь записать их имена.

Тамала-Кришна Госвами: Да, у меня они уже есть.

**Шрйла Прабхупада**: Кто это?

**Тамала-Кришна Госвами**: Киртанананда Махарадж, Сатсварупа Махарадж, Джаяпатака Махарадж, Джаятиртха прабху, Бхагаван прабху, Харикеша прабху и Тамала-Кришна Махарадж.

Шрйла Прабхупада : Хорошо. Разошли этот список.

Тамала-Кришна Госвами: Семь. Только семь имен.

**Ш́рӣла Прабхупада** : Пока будет достаточно этих семи. Ты можешь сделать... Рамешвара.

Тамала-Кришна Госвами: Рамешвара Махараджа.

**Шрила Прабхупада**: И Хридаянанда.

Тамала-Кришна Госвами: О, да. Южная Америка.

**Ш́рӣла Прабхупада**: Не надо меня ждать. По вашему усмотрению вы можете... Кого считаете нужным...

Тамала-Кришна Госвами: По усмотрению.

**Шрила Прабхупада** : Да.

**Тамала-Кришна Госвами**: Это первая и вторая инициации.

Шрйла Прабхупада: Хм.

**Тамала-Кришна Госвами**: Могу я прислать преданных провести киртан, Шрйла Прабхупада?



### **2.1.4 ISKCON**

Международное Общество для Осознания Кршны

Основатель- $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ a: Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхуп $\bar{a}$ да

11 июля 1977 года

Мой дорогой Киртанананда Махараджа, Пожалуйста, прими мои самые смиренные поклоны.

Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада только что получил последний выпуск «Brijabasi Spirit», доставивший Ему большую радость. Когда Он рассматривал обложку с Каладри, совершающим огненную церемонию, Он сказал: «Ты только посмотри на его лицо: какой он преданный, какой искусный во всём». Когда Шрйла Прабхупада открыл первую страницу, Его взгляд остановился на изображении Радха-Врндавана Чандры и Он сказал: «Врндавана Вихари так прекрасен. Нет места страхам там, где есть Врндавана Чандра». После того как Он с удовольствием просмотрел журнал от корки до корки, Прабхупада отметил: «Они печатают это в собственной типографии. Это огромный прогресс». Он дал высокую оценку статье одного молодого преданного под названием «Как меня депрограммировали». Его глубоко затронула эта история и Он сказал: «Если хотя бы один человек изменится так же, как этот парень, то можно считать, что наше Движение добилось успеха. Эта замечательная перспектива и большая надежда на прекрасное будущее. Вы все должны сотрудничать и развивать это Движение. Сейчас я могу с уверенностью сказать, что оно будет развиваться». Я обратил внимание что, просматривая журнал, Он увидел твоё фото на странице в рубрике «Иштагоштхи». Он глядел на тебя долгим любящим взглядом, выражая тебе свою глубокую признательность за то, как ты воспринял это сознание Кршӊы.

Скоро ты получишь письмо, разосланное не так давно всем президентам храмов и GBC, описывающее то, каким будет процесс инициации в будущем. Пока Шрйла Прабхупада назначил одиннадцать своих представителей, которые будут инициировать новых преданных от Его имени. Таким образом, получив это письмо, ты сможешь устроить инициацию для всех тех преданных, список которых ты прислал не так давно.

Его Божественная Милость поддерживает Своё здоровье в ровном состоянии и, что самое поразительное, стал переводить в два раза больше, не отставая от возросшего вдвое распространения книг.

Надеюсь, что это письмо застанет тебя в добром здравии.

Твой слуга, (подпись Тамала-Кришна Госвами)

Тамала-Кришна Госвами, секретарь Шрйлы Прабхупады.

ઌઙૢૺઌ

## 2.1.5 Отрывок из дневника Яшодананданы Свами

Мы хотим представить вам расшифровку страницы из дневника Яшодананданы Свами. Этот эпизод описывает диалог, состоявшийся между Яшодананданой Свами и Тамала-Кришна Госвами 10 июля 1977 года.

10 Июля, 9-25 утра. Тамала-Кришна Махараджа выходит из комнаты Шрплы Прабхупады, расположенной неподалёку от сада (я выхожу из *гурукулы*).

**Тамала-Кришна Госвами** : Хари бол. Яшода, ты видел это?

Яшоданандана Свами: Нет, а что это?

**Тамала-Кришна Госвами** : Это подписано Прабхупадой.

Он показал на подпись Шрйлы Прабхупады, стоявшей в нижнем левом углу письма. Я прочитал письмо, а затем спросил его:

Яшоданандана Свами: Что всё это значит?

**Тамала-Кришна Госвами**: Преданные писали Прабхупаде, прося его дать им инициацию, а сейчас Прабхупада назвал одиннадцать *ритвиков*, которые могут давать инициации от его имени. **Прабхупада сказал, что другие могут быть добавлены.** 

Яшоданандана Свами: А когда Прабхупада уйдёт?

**Тамала-Кришна Госвами**: Они будут **ритвиками**. Это то, что сказал Прабхупада. Всё это записано на магнитофон. Харибол.

Я возвратился в *гурукулу*, размышляя о только что состоявшемся разговоре с Махараджем.

## 2.1.6 Беседа от 19 июля 1977 года, Врндаван

**Тамала-Кришна Госвами**: Упендра и я могли видеть ... (прерывается)

**Ш́рӣла Прабхупада**: И никто вас там не потревожит. Развивайте свое поле деятельности, **продолжайте становиться ритвиками и действуйте от Моего имени**. Люди симпатизируют вам. Замечательное место.

Тамала-Кришна Госвами: Да. Он говорит, что глава «Обзор Бхагавад-гӣты» переведена на Тамил, и за ней последует вторая глава. После этого мы напечатаем маленький буклет для широкого распространения.



## 2.1.7 Письмо Тамала-Кришна Махараджа Хамсадуте

(от имени Ш́рӣлы Прабхупады) 31 июля 1977 года

Мой дорогой Хамсадута Махарадж!

Пожалуйста, прими мои самые смиренные поклоны. Шрйла Прабхупада обязал меня поблагодарить тебя за твое письмо от 25 июля 1977 года.

В своем письме Шрйле Прабхупаде ты говоришь, что не понимаешь, почему Он выбрал тебя приемником Его Милости. Его Божественная Милость незамедлительно ответил: «Потому, что ты – Мой искренний слуга. Ты оставил привязанность к хорошей, красивой жене и это особое благословение. Ты настоящий проповедник. Поэтому ты Мне нравишься. (далее смеясь) Иногда ты становишься упрямым, но это характерно для людей разумных. Сейчас в твоем распоряжении

отличное поле деятельности. Возделывай его и ты добьёшься признания. Никто не будет тревожить тебя. Делай свое дело и действуй в качестве **ритвика** от Моего имени».

Шрйла Прабхупада слушал с огромным вниманием, когда я читал Ему газетную статью. Он был очень доволен:

«Эта статья расширяет круг твоего признания. Замечательная статья. Поэтому газета выделила под неё так много места. Её нужно перепечатать в "Back to Godhead" – там открыли рубрику под названием "Высказывания Прабхупады" и твоя статья может быть озаглавлена "Высказывания учеников Прабхупады". Мы, несомненно, опубликуем эту статью. Пусть тот мошенник, о котором ты пишешь, выглядит в глазах читателей последним глупцом. Я наслаждался, читая эту статью. Я хочу, чтобы Мои ученики чаще высказывались..., подкреплённые должным обоснованием. "Брахма сутра сунистхита" – это проповедь. Я благословляю вас. Вы, Мои ученики, должны идти вперёд. Вы бросили вызов и им нечего сказать в ответ. Нужно пригласить этого учёного, доктора Ковура, на симпозиум "Жизнь происходит из жизни" Сварупы Дамодары. Он может чему-нибудь научиться на этом научном собрании».

(последний параграф упущен)

Твой слуга, (подпись Тамала-Кришна Госвами)

Тамала-Кришна Госвами, секретарь Шрйлы Прабхупады.



## 2.1.8 Признание Тамала-Кришна Госвами

3 декабря 1980 года, Лос-Анджелес

Несколько дней назад ко мне пришла определенная реализация... Существует так много высказываний Шрйлы Прабхупады, что его гуру не назначал никаких приемников... Даже в своих книгах Шрйла Прабхупада говорил, что гуру должен иметь квалификацию...

Озарение пришло потому, что меня самого мучил этот вопрос, и Кршӊа милостиво ответил. На самом деле Прабхупа̄да никогда не назначал никаких *гуру*. Он назначил одиннадцать *ритвиков*. Он никогда не назначал их *гуру*. Я и все остальные члены GBC нанесли огромный урон этому Движению за последние три года, потому что неверно интерпретировали назначение *ритвиками*, приняв его за указание стать *гуру*.

Я объясню, что произошло в действительности. Я уже объяснял это, но меня неправильно интерпретировали. То, что произошло в действительности – Шрйла Прабхупада однажды упомянул, что он, может быть, назначит несколько человек действовать в качестве римвиков, поэтому GBC решили встретиться и спросить лично у Прабхупады. Нас было пятеро или шестеро (имеется в виду встреча 28 мая 1977 года). Мы спросили его: «Шрйла Прабхупада, после Вашего ухода, если мы будем принимать учеников, они будут Вашими или нашими учениками?»

Позднее всплыл накопившийся за последнее время список имен людей, ожидающих инициации. Он был огромен. Я сказал: «Шрйла Прабхупада, Вы однажды упомянули о ритвиках. Я не знаю что делать, мы не хотели тревожить Вас, но накопилось столько ожидающих посвящения. Что же нам делать, как Вы думаете?» Шрйла Прабхупада сказал: «Хорошо, я назначу столько...» и Он начал перечислять имена. Он ясно определил, что все они Его ученики. Позже я задал ему два вопроса: «Как насчет Брахмананды Свами?» Я спросил Его об этом, потому что сам лично симпатизировал Брахмананде... Шрпла Прабхупада ответил: «Нет, пока он не обладает должной квалификацией». Перед тем, как я начал печатать очередное письмо, я спросил: «Ш́рӣла Прабхупада, это всё или Вы хотите добавить когото ещё?» Шрйла Прабхупада ответил: «При необходимости можно добавить ещё кого-нибудь». Сейчас я понимаю, что Он сделал совершенно ясную вещь. Он был неспособен физически выполнять роль инициирующего гуру, поэтому Он назначил официальных священнослужителей, чтобы они делали это от Его имени. Он назначил одиннадцать и предельно ясно дал мне понять, что те, кто ближе всего, могут инициировать. Это было важно понять, так как, когда приходит время принять инициацию, не имеет значения, кто ближе всего к тебе, но имеет значение, что тебе подсказывает сердце. Ты принимаешь инициацию от того человека, в кого ты развил веру. Но когда имеется в виду представительская роль, то не имеет значения, кто из них ближе всего. Шрйла Прабхупада очень ясно определил это. Он назвал их имена. И все они в силу различных обстоятельств были разбросаны по всему миру. Поэтому Он сказал: «Обращайтесь к ближайшему, и он возьмёт вас на учёт. А потом, от Моего имени, он даст вам инициацию». И не ставится вопрос – «Готов ли ты возложить веру на этого человека?» – ничего подобного. Это функция гуру. Прабхупада сказал: «Для эффективного управления этим движением я создал GBC и назначил нескольких людей для того, чтобы они продолжали процесс приобщения людей к нашему движению. Они будут давать посвящение; я должен назначить нескольких священнослужителей, чтобы они помогали Мне, потому что я сам физически не могу делать всё это...»

Вот как всё это было, и не более того. Мы можем биться об заклад в том, какую-же именно систему посвящений Прабхупада хотел организовать в последние недели, дни и часы, но это глупо, так как он миллионы раз объяснял до этого: «Мой *Гуру* Махарадж никого не назначал. Это возможно только при наличии соответствующих качеств». Мы совершили большую ошибку. После ухода Шрйлы Прабхупады каково положение этих одиннадцати?..

Прабхупада показал, что это не только санньяси. Он назвал двух людей, которые, по меньшей мере, могли быть ритвикам и были не хуже любого санньяси. Поэтому всякий духовно квалифицированный человек всегда понимает, что нельзя принимать учеников в присутствии своего духовного учителя. Но когда гуру уходит – это возможно при условии, что ты обладаешь соответствующей квалификацией и твой предполагаемый ученик развил веру в тебя. Конечно, они (ученики) должны быть осведомлены о том, как определить достойного гуру. И поэтому, если ты обладаешь квалификацией гуру, и твой гуру не присутствует – тогда ты можешь принять его. Это подобно продолжению рода... К сожалению, GBC не признает этот момент. Они сразу же решили, что эти одиннадцать являются избранными гуру. Я могу определенно сказать за себя, и я смиренно прошу за это прощение, что в моих действиях присутствовало желание контролировать других, но такова природа обусловленной души, получившей высшую степень возможностей: «Гуру – о, чудесно! Итак, я гуру и нас всего одиннадцать».

Я чувствую, что это понимание существенно важно для каждого из

нас, если мы хотим избежать повторения подобных ошибок в будущем. А это может повториться, поверьте мне. Это вопрос времени. Как только перестает быть актуальной одна проблема, другая уже тут как тут – здесь в Лос-Анджелесе или где-либо ещё. Это будет происходить постоянно до тех пор, пока вы не позволите беспрепятственно проявиться могуществу Кршны... Я думаю, что GBC должны признать этот факт, они должны осознать эту ошибку. В природе не существует плёнки или аудиозаписи, где Прабхупада сказал бы: «Я назначаю этих одиннадцать гуру». Такого быть не может, потому что Он не назначал никаких гуру. Это миф... В тот день, когда вы инициируетесь, вы получаете право стать отцом, но только после ухода своего отца и при условии, что вы компетентны. Назначение не имеет к этому никакого отношения. Оно не требуется, потому что его не может быть.



## 2.2 Отступники

Вот что впоследствии произошло с этими одиннадцатью отступниками.

## 1. — Киртанананда

По его приказу убили трёх преданных. Был пойман в поезде на гомосексуальной связи с мальчиком. По его приказу матаджи занимались проституцией. Преданные занимались продажей наркотиков. По его приказу утопили одного преданного. Был приговорён к двадцати годам тюремного заключения. После освобождения сел вторично за рэкет, освободился в 2004 году и пытался продолжить свою преступную деятельность в качестве гуру.

#### 2. — Джайатиртха

Принимал наркотики, занимался сексом с ученицами. Говорил, что он Кршна, а они – гопи. Был убит одним из его учеников за то, что тот изнасиловал его жену.

#### 3. — Бхагаван

Сбежал с чужой женой и деньгами. Потом попал в тюрьму. Покинул ISKCON.

## 4. — Бхавананда

Занимался в Майапуре и Врндаване гомосексуализмом. Покинул ISKCON.

## 5. — Рамешвара

Сбежал с деньгами и с четырнадцатилетней девочкой.

## 6. — Хамсадута

Принимал наркотики, занимался сексом с ученицами. Покинул ISKCON.

## 7. — Харикеша

Обокрал ISKCON на **2 миллиона американских долларов** и сбежал со своей массажисткой, женился. Продал ранее подаренный ему его

учениками огромный особняк на Северной Ривьере за **1.2 миллиона американских долларов**.

#### 8. — Хридаянанда

Учитель санскрита, преподаёт в университете, этим зарабатывает себе на жизнь. Ученикам сказал, чтобы они позаботились о себе сами. До сих пор числится как действующий *гуру*.

### 9. — Сатсварупа

Слегка тронулся, рисует детские картинки. Уличён в сексуальной связи с женщиной. До сих пор числится как действующий гуру.

## 10. — Тамала-Кришна

Был секретарём Шрйлы Прабхупады. В последнее время хотел сделать какое-то важное заявление. Погиб в страшной автокатастрофе. Есть подозрение, что это запланированное убийство.

#### 11. — Джаяпатака Свами

Если смотреть на него глазами Господа Чаитанйи, то он давно уже падший *санньяси*. На протяжении длительного периода времени проявлял, мягко говоря, слишком повышенный интерес к женскому полу. Хотелось бы ему пожелать проявить интерес к «Последнему приказу от 9 июля 1977 года», и следовать ему. До сих пор действует как *дікша-гуру*.

Как только эти «Отступники» отвергли приказ **истинного** духовного учителя, они быстро деградировали в ПРЕСТУПНИКИ. Как мы видим, большинство из них действительно совершали уголовные преступления. А GBC продолжал навязывать поклонение этим преступникам. Ни один из них не соответствует качествам истинного *гуру*. Все они – обусловленные души. Желание наслаждаться чувственными материальными удовольствиями толкает человека на греховные поступки. Не имея твердой веры в духовного учителя и Кршну, человек становится жертвой *Майи*.

После ухода Шрйлы Прабхупады эти **ритвики** приостановили процесс инициации от Его имени и в 1978 году объявили себя единственными преемниками, сместив Шрйлу Прабхупаду со своего законного места, захватив в свои руки имущество, деньги и большое

количество Его учеников.

В храме Майапура было поставлено одиннадцать больших выясасан (троны), где они ежедневно пышно восседали для проведения гурупуджи (поклонения). Они уже не всегда подчинялись GBC и со многими духовными братьями обращались, как со своими учениками. Эти самозванные гуру устраивали себе такие пышные почести, которые не оказывались даже Шрйле Прабхупаде. Вот так они наслаждались достоянием Шрйлы Прабхупады и думали, что так будет всегда. Однако, через некоторое время начались падения этих самозваных гуру. Среди преданных пошла волна негодования и возмущения. Чтобы подавить этот нарастающий бунт, неуполномоченные гуру и их ученики использовали все средства, включая запреты, насилия, и даже убийства. Несколькими годами позже эта система "зональных *āчāрйев*" доказала свою полную несостоятельность, но GBC не сделал ничего для восстановления подлинной системы инициаций – ритвик-системы. Наоборот, они добавили ещё более дюжины новых гуру и объявили, что, в принципе, все ученики могут быть кандидатами в дикша-гуру. Желающие должны подать заявление в GBC для его рассмотрения.

Вот так GBC путём голосования выбирают *дікша-гуру*. Такая система выборов "*гуру*" ISKCON соответствует христианским процедурам. Это подобно тому, как в католической церкви голосованием выбирают Папу Римского. Число *псевдо-гуру* ISKCON увеличилось до восьмидесяти, и продолжает расти.

Мирское голосование не имеет никакой юридической силы избирать āчāрйу-Ваишнава. Āчāрйа-Ваишнав самопроявлен, и нет нужды в каком-либо решении суда.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Мадхйа-лӣлā 1.220 комментарий)

Шрйла Джива Госвами советует не принимать духовного учителя по традиции или по обычным общественным или конфессиональным соображениям.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Āди-лӣлā 1.35 комментарий)

Противоречивость позиции GBC по вопросу гуру была довольно

кратко определена Джайадвайтой Свами:

Слово "назначенные" никогда не употребляется. Но есть "кандидаты в инициирующие гуру", проводится голосование и те, кто проходят через процедуру голосования становятся "ОДОБРЕННЫМИ-ISKCON" или "Уполномоченными-ISKCON" гуру. Чтобы укрепить ваше доверие: с одной стороны, GBC поощряет вас получить инициацию у истинного и уполномоченного ISKCON гуру и поклоняться ему, как Богу; с другой стороны – имеется разработанная система законов, которая приводится в действие, когда ваш ИСККОНно-уполномоченный гуру падает. Следует простить того, кто думает, что все законы и резолюции о роли гуру всё ещё запутаны даже для GBC.

(Джайадвайта Свами)

Цитируем ещё одну из статей Джайадвайты Свами:

**ФАКТ:** *Гуру* ISKCON враждебно относились, притесняли и выгоняли многих искренних духовных братьев и сестер.

**ФАКТ:** *Гуру* ISKCON узурпировали право распоряжаться и неправильно распоряжались деньгами; использовали другие ресурсы ISKCON для собственного престижа и чувственных удовольствий.

**ФАКТ:** *Гуру* ISKCON имели запрещённые сексуальные связи и с женщинами, и с мужчинами, и, возможно, с детьми.

**ФАКТ:** (... и т.д. ...и т.д. ...и т.д.)

(Джайадвайта Свами «В чем правы ритвики» 1996 года)

Вы не можете так просто, методом голосования, выбрать обычного человека на пост садху (святого).

(заметки редактора «Обратно к Богу» #13-01/02 1978 года)

Из выступления Бхакти Чару Свами: В 1987 году в результате падения многих гуру был образован комитет из 50 человек и была проведена реформа, которая, в действительности, как я думаю, не была настоящей реформой, а было что-то похожее на некоторое ослабление и смягчение той ошибочной концепции, которая существовала до 1986 года. Всё, что сделали мы – это назначили несколько новых выборных гуру и дали им возможность инициировать не в одной зоне, а по всему миру. В общем, я думаю, нашей главной ошибкой было то, что мы сразу после ухода Шрйлы Прабхупады заняли неправильную позицию и в дальнейшем так её и не исправили. Да, я согласен и думаю, что нашей главной проблемой стало введение ошибочной системы инициаций. И эту ошибочную систему можно до некоторой степени смягчить, но она всё равно остается. После падения Харикеши в 1998 году я высказал свою мысль в 1999 году GBC – что мы идем в неверном направлении. Например, когда вы чувствуете, что идете не туда, куда надо идти, что вы делаете? Вы останавливаетесь, чтобы найти правильный путь. Поэтому, давайте пока прекратим инициации, выясним в чем же наши проблемы и постараемся найти верное решение. А пока давайте остановимся и подумаем, в чем наша проблема и как её разрешить?

- Бхакти Чару Свами, встреча в Торонто 20.07.2003

Эти очевидные факты ещё раз подтверждают, что *гуру* ISKCON не обладают необходимыми качествами для того, чтобы стать **ди́кша**-**гуру** и занимают незаконное положение.

Новичкам говорят, что ответственность за тщательную проверку *гуру* ISKCON на основании книг и наставлений Шрйлы Прабхупады лежит на них самих. Они должны быть уверены, что *гуру* имеют необходимые качества, чтобы инициировать. Однако стоит такому будущему ученику прийти к заключению, что ни один из нынешних "физически представленных" *гуру* не отвечает стандарту и что он хочет предаться Шрйле Прабхупаде, как своему *дйкша-гуру* – его безжалостно выдворяют из Общества. Разве это справедливо? Это происходит не только за рубежом, но также и в России.

# 2.3 Философские "изыскания" Ниранджана Свами

(аудио запись даршана Ниранджана Свами 1999 года Москва)

Летом 1999 года Бхакта-дас был на *даршане* (встреча, приём) у Ниранджаны Свами и честно признался ему в том, что **истинным** *дікша-гуру* для него является І́Ірӣла Прабхупада.

И вот что Ниранджана Свами сказал: «Ошибкой во всём этом является одно утверждение, что можно устанавливать взаимоотношения инициаций с Ваишнавом, который уже ушел из этого мира. С таким Ваишнавом мы можем иметь только шикша-отношения. Я ничего не делал, чтобы помешать взаимоотношениям со Шрйлой Прабхупадой, и я никогда не разрушал взаимоотношений со Шрйлой Прабхупадой. [...] Я свою обязанность вижу в том, что в жизни тех преданных, которые зависят от меня и полагаются на меня, давать им каждому понимание наставлений Шрйлы Прабхупады и освободить их от заблуждений и непонимания. Дать им все благословения, которые я только могу дать, восстановить взаимоотношения со Шрйлой Прабхупадой».

**Примечание:** Хочется спросить Махараджа: «А что Вы дали своим ученикам? Вы дали им правильное понимание того, что такое *Дūкшā*? От кого мы получаем *дūвйа-гйану*? Что такое *инициация*? Что такое ученическая преемственность? В чём **заключается** смысл учения "Шрӣмад-Бха̄гаватам"?»

**Неуполномоченный** духовный учитель может дать своим ученикам только неполное знание.

Дорогие читатели, мы с вами уже обсудили вышеперечисленные вопросы, а сейчас мы постараемся вкратце изложить свою точку зрения на последний вопрос. В чём заключается смысл учения «Шрймад-Бхагаватам»?

Вы можете опровергнуть всё, что мы говорим, но вы не можете опровергнуть то, что говорит Кршна или его представитель – Его Божественная Милость Шрила Прабхупада.

«Шрймад-Бхагаватам» - это наука о Кршне, изначальном Господе -

причине всех причин. Учение «Шрймад-Бхагаватам» последовательно раскрывается в первых девяти песнях, приводя человека к высшей ступени осознания Бога. Шрйла Прабхупада рекомендует сначала изучить «Бхагавад-гйту».

«Бхагавад-гūтā» – это непосредственное откровение Господа Кршны, и если мы пытаемся понять Её, мы сможем понять Кршну. Никто не может сбить с пути человека, получившего знание через откровение. Изучая Гиту человек полностью осознаёт положение Господа Кршны; а когда он находится у лотосных стоп Кршны он понимает рассказы о Кршне, как они даются в «Шрймад-Бхагаватам».

В «Бхагавад-гūте» Кршна говорит, что Он нисходит в материальный мир по двум причинам: чтобы устранить нарушения в религии и доставить удовольствие Своим преданным, которые всегда жаждут видеть Его. А также привлечь к Себе обусловленные души и пригласить всех в Свою трансцендентальную обитель, пригласить их вернуться домой, назад к Господу.

В «Бхагавад-гите» 4.9 Кршна говорит:

джанма карма ча ме дивйам эвам йо ветти таттватах тйактва дехам пунар джанма наити мам эти со рджуна

«Тот, кто знает трансцендентальную природу Моего появления и Моих деяний, покидая это тело, не рождается снова в этом материальном мире, но входит в Мою вечную обитель, о Арджуна».

Возникает вопрос: как узнать трансцендентальную природу Господа? Сам Господь Кршна даёт наставления, при помощи которых Его можно понять. В «Бхагавад-гӣте» 4.34 Кршна советует нам обратиться к истинному духовному учителю, принадлежащему к цепи ученической преемственности.

Далее в «Бхагавад-гӣте» 4.35 Господь Кршна подчеркивает важность получения трансцендентального знания от **истинного** духовного учителя и заверяет нас о надёжности прибежища у лотосных стоп такого духовного учителя. Мы должны постараться понять наставления Господа и следовать Им.

**Ш**рӣла Прабхупада говорит:

Кто не завидует Кршне, тот принимает Его наставления, предаётся Ему и понимает Его. Для них это последнее рождение в материальном мире.

(Диалектический спиритуализм)

Для тех, кто серьёзен и искренне желает постичь трансцендентальную природу Господа и Его деяний, Шрйла Прабхупада рекомендует изучать «Шрймад-Бхагаватам» последовательно, начиная с первой песни. В самом начале своего многотомного труда – во второй песне «Шрймад-Бхагаватам» - Шрйла Прабхупада даёт нам очень важные наставления:

Чтобы постичь смысл учения «Шрймад-Бхагаватам», необходимо обратиться к духовному учителю, который в данный момент представляет цепь ученической преемственности.

(Шримад-Бхагаватам 2.9.7 комментарий)

Далее, в «Шрймад-Бхагаватам», Шрйла Прабхупада говорит нам, какая личность достойна быть представителем ученической преемственности, и рекомендует принять такую личность в качестве Дйкша-гуру. Эти наставления являются основой в постижении смысла учения «Шрймад-Бхагаватам» и всей нашей духовной жизни.

Следует получить посвящение от **истинного** духовного учителя, принадлежащего к цепи ученической преемственности, и **получившего соответствующие полномочия от своего духовного учителя**. Это называется «дйкша-видхана».

(Шрймад-Бхагаватам 4.8.54 комментарий)

Самоочевидно, что Шрйла Прабхупада является *Āчарйей* нашей *сампрадайи*, идущий вслед за Шрйлой Бхактисиддханта Сарасватй Тхакуром. Следовательно, Шрйла Прабхупада является нынешним звеном. В данный момент Он представляет цепь ученической преемственности, той самой личностью, к которой следует обратиться, чтобы постичь смысл учения «Шрймад-Бхагаватам».

Итак, в чём же заключается смысл учения «Шрймад-Бхагаватам»?

Внимательное и искреннее изучение «Бхагавад-гӣты» и первых девяти песен «Шрӣмад-Бхагаватам» приводит человека к такому пониманию:

Веды советуют нам обратиться к истинному духовному учителю.

Предание себя лотосным стопам истинного духовного учителя Шрйлы Прабхупады — непосредственного представителя Кршны — является залогом успеха в постижении смысла учения «Шрймад-Бхагаватам». В этом вся изюминка постижения смысла учения Шрймад-Бхагаватам.

И, как говорит Сам Господь – мы возвращаемся в Его вечную обитель. Без предания себя истинному представителю Кршны невозможно понять трансцендентальную природу Господа и Его деяний. На самом деле, одной «Бхагавад-гйты» для изучения достаточно, чтобы мы смогли понять Кршну и достичь Его вечной обители. А «Шрймад-Бхагаватам», в котором заключена суть Вед, представляет чистейший нектар трансцендентальных лил Господа, нектар, которого так сильно жаждут Его искренние бхакты. Для них и поведан «Шрймад-Бхагаватам» Вйасадевой – воплощением Верховной Личности Бога. То, что говорит Шрйла Прабхупада в Своих книгах, не отличается от того, что говорит Сам Господь Кршна. Кршна объясняет Арджуне, как важен процесс получения трансцендентального знания от истинного духовного учителя, и Шрйла Прабхупада также в Своих комментариях уделяет этому особое значение.

#### Например:

В действительности, всякий, кто СЛУШАЕТ «Бхагавадгйту» от **истинного** духовного учителя, такого как Кршна, или от Его представителя, обнаружит, что его невежество рассеялось. [...] Любой человек, которому повезёт СЛЫШАТЬ это ученье от Кршны или же от Его истинного духовного представителя – непременно получит освобождение и выйдет из темноты невежества.

(Бхагавад-гӣта 18.72 комментарий)

Шрйла Прабхупада говорит:

Как только человек со вниманием и смирением начинает

**СЛУШАТЬ** послание Бхагаватам – он становится привязан к Всевышнему Господу.

(Шрймад-Бхагаватам 1.1.2)

На самом деле:

джанмадй асйа йато 'нвайад итаратай чартхешв абхиджнах сва-рат

«Сама суть религии Бхагавата – это признание Бога Верховным повелителем».

(Шрймад-Бхагаватам 1.1.1)

Это знание можно постичь и стать привязанным к Всевышнему Господу только по милости самого Exazasama — непосредственного представителя Exazasama, Личности Бога (IIpu Xapu) и никак иначе.

Шрйла Прабхупада говорит:

Это необыкновенные книги. Это – записанное воспевание. Всякий, кто читает, он слушает.

(письмо Рупануге 19.10.1974)

Только наша вера и полное предание себя Его Божественной Милости Шрйле Прабхупаде даст нам возможность СЛЫШАТЬ это записанное воспевание.

Если человек принимает **истинного** духовного учителя и действует под его руководством, то ему обеспечено совершенство жизни – в сознании Кршны.

(Бхагавад-гита 18.57 комментарий)

Все священные писания говорят о преданном служении Кршне под руководством Его представителя которым, в данный момент, является Шрйла Прабхупада.

Шрйла Прабхупада говорит:

Вся наша деятельность, совершаемая в преданном служении, должна быть связана с Кршной. Эта связь возникает

когда мы принимаем **истинного** духовного учителя, являющегося непосредственным представителем Кршны в цепи ученической преемственности.

(Нектар преданности, Введение)

Наставления и руководство в преданном служении мы получаем от Шрӣлы Прабхупады через Его книги.

Сущность всей ведической литературы заключена в *Маха-мантре* святого имени Кршӊы:

Харе Кршна, Харе Кршна, Кршна Кршна, Харе Харе

Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе.

Посвящение в эту *мантру* мы можем получить только от той личности, которая наделена особыми полномочиями от Верховной Личности Бога.

Шрйла Прабхупада через Свои книги, представляющие Его, даёт нам **посвящение** в воспевание "Харе Кршна" *Маха-мантры*. Это очень важный момент, без понимания которого невозможно духовно прогрессировать, и освободиться из оков материального рабства.

В «Падма Пуране» говорится:

Пока ты не принял посвящение от **истинно-** го духовного учителя, стоящего в цепи ученической преемственности, мантра, которую ты, возможно, получил, не окажет никакого воздействия.

(Наука самоосознания, глава 2)

Согласно самой «Бхагавад-гūте», мы должны принять **истинного** *гуру*, который видит ИСТИНУ.

Внимательное изучение книг «Ш́рӣмад-Бха̄гаватам» и «Бхагавад-гӣты» не оставит у нас никаких сомнений в том, что в нашей *Гаўдӣйа-сампрадайе* только Ш́рӣла Прабхупа̄да, являясь непосредственным представителем Верховной Личности Бога, может быть **истинным** *дӣкша̄-гуру*. А последнее указание Ш́рӣлы Прабхупа̄ды от 9 июля

1977 года вносит окончательное заключение и ставит точку в этом актуальном вопросе, по меньшей мере для ISKCON.

Ниранджана Свами продолжал: «...Таким образом, я беру на себя ответственность продолжать *парампару*. Представить им, вести их и питать их в понимании Его наставлений. Если я делаю что-то, что отклонит (оттолкнет) Шрйлу Прабхупаду от моих учеников, то я буду считать, что всё служение, которое я выполняю, абсолютно бесполезно. Однако, в соответствии с законом ученической преемственности, который утвердил сам Шрйла Прабхупада, когда духовный учитель уходит из этого мира, Его ученики начинают принимать своих собственных учеников. А те, кто становятся учениками, считают их своими духовными учителями».

Примечание: Шрйла Прабхупада никогда не говорил подобной чепухи, и тем более не фиксировал ничего подобного. Единственное, что Шрйла Прабхупада зафиксировал – это «Завещание от 04 июня 1977 года» и «Последний приказ от 09 июля 1977 года», где Он абсолютно ясно выражает Свою последнюю волю. Этому есть подтверждение в Его книгах. Такое утверждение Ниранджаны Свами является вопиющим оскорбительным измышлением.

Следует получить посвящение от **истинного** духовного учителя, принадлежащего к цепи ученической преемственности, и **получившего соответствующие полномочия от своего духовного учителя**. Это называется «дйкша-видхана».

(Шрймад-Бхагаватам 4.8.54 комментарий)

...ученическая преемственность не всегда значит, что надо быть официально инициированным. Ученическая преемственность – значит принять ученическое заключение.

(письмо Динешу 03.10.1969)

Это заключение есть концепция "Никаких изменений" в ISKCON и GBC должно безукоризненно её выполнять. Шрйла Прабхупада никого не назначал дйкша-гуру.

Все члены GBC должны быть наставляющими гуру. Я -

**инициирующий гуру**, а вы должны быть **наставляющи- ми гуру**, обучая тому, чему я учу, делая то, что я делаю. Это не просто титул, вы должны действительно подняться на эту платформу. **Вот чего я хочу**.

(письмо Мадхудвише 04.08.1975)

Только Господь Чаитанйа может занять моё место. Он позаботится об этом движении.

(беседа 02.11.1977)

Можно видеть, насколько велико **ложное эго** неуполномоченного *гуру*, чтобы так заявлять: «Я беру на себя ответственность продолжать парампару».

Ниранджана Свами продолжал: «Шрйла Прабхупада никогда бы не сделал ничего, что противоречило бы законам ученической преемственности, не дав при этом очень чёткого объяснения. Если бы Он собирался сделать что-то, что противоречило бы законам ученической преемственности — зачем Ему делать это, используя лишь одно слово в письме, которого Он Сам даже не писал, только подписал, не дав никакого философского объяснения. Я утверждаю, что такого рода утверждения, которые произносите вы, оскорбительны для моего духовного учителя».

**Примечание:** Ниранджана Махарадж своими запутанными, бессмысленными наборами слов пытается оправдать своё незаконное положение *дікша-гуру*, при этом обвиняя преданного непонятно в чём. Как говорится: «Лучшая защита – это нападение».

Бхакта-дас: Извините, какого рода утверждения?

**Ниранджана Свами:** Какого рода утверждение? "henceforward" – с этого времени» (произнёс по-русски).

**Бхакта-дас:** Но это не моё высказывание, это сказал Шрйла Прабхупада.

**Ниранджана Свами:** Не Прабхупада – Тамала-Кришна Махарадж написал письмо.

Бхакта-дас: А Прабхупада не читая подписал, да?

Ниранджана Свами: Прабхупада попросил Тамала-Кришну Махараджа написать письмо. Тот написал всё письмо, от начала до конца. Сам Прабхупада не писал этого письма. Никто не хочет говорить об уходе Прабхупады. Если бы вы были в то время там, на планете – вы бы знали сами. Все прекрасно понимали: "henceforward" означает – отныне и до тех пор, пока Шрйла Прабхупада не уйдет.

**Примечание:** С каких это пор слово "henceforward" означает "отныне и до тех пор, пока" ?

```
henceforward [hɛns'fɔ:wəd] с этого момента, впредь ( Англо-Русский словарь )
```

Удивительно, но факт – эти самозванные *гуру* готовы любой ценой, даже ценой таких нелепых утверждений, отстаивать своё незаконное положение. Предположим, мы уберём из письма слово "henceforward", всё равно ничего не изменится. У нас по-прежнему останется система инициаций, которую установил Шрйла Прабхупада за четыре месяца до Своего ухода.

Ниранджана Свами продолжал: (уже кричать) Никто не хотел думать о том, что Шрйла Прабхупада когда-либо уйдёт. Слишком это было больно для Его учеников. Зачем нам нужно было всё это записывать на бумаге: «...отныне и до тех пор, пока Шрйла Прабхупада не уйдёт»? Поэтому это никогда не было так написано – «...отныне и пока Шрйла Прабхупада не уйдёт». Так как Шрйла Прабхупада дал закон ученической преемственности в Своих наставлениях. Это было в Его письмах, в Его книгах и лекциях. Так что мы не написали в письме: «...до тех пор пока Шрйла Прабхупада не уйдет» потому, что мы не хотели даже думать об этом.

Бхакта-дас: (после небольшой паузы) Я не хочу с вами спорить.

Ниранджана Свами: Вы не можете спорить!

Бхакта-дас: Я не буду этого делать.

**Примечание:** Преданный был несколько шокирован таким спекулятивным выступлением Ниранджана Махараджа и не мог ничего в тот момент противопоставить. Вот так они с помощью давления и мыс-

лительных спекуляций вводят в заблуждение преданных-неофитов, выдавая ложь за истину, и, как актеры на сцене искусно играют роль любви и преданности к духовному учителю.

В своём выступлении Ниранджана Махарадж нанёс прямые оскорбления в адрес Шрйлы Прабхупады, представив Его как недееспособного выполнять какие-либо действия и отвечать за свои поступки. Ниранджана Махарадж подверг унизительной интерпретации Директиву Шрйлы Прабхупады от 9 июля 1977 года, пытаясь представить как главное действующее лицо секретаря Тамала-Кришну Махараджа, которого можно сравнить с ручкой в руках Шрйлы Прабхупады. Разве может "ручка" быть независимой от своего господина и писать, что ей вздумается?

До последней секунды своего пребывания на этой планете Шрйла Прабхупада обладал ясным и чистым сознанием Кршны. Он даже в Своём Завещании написал: «Я сделал это Завещание, находясь в здравом уме и ясной памяти, без всякого убеждения, давления или принуждения с чьей-либо стороны».

Однако находятся такие, "так называемые ученики", которые пытаются поставить Шрйлу Прабхупаду в положение "инвалида", чтобы оправдать своё «преступление» – незаконное положение дікша-гуру.

В каком-то смысле мы все в этом материальном мире "преступники", так как пошли против воли Бога, а те, кто идёт против воли  $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и — непосредственного представителя Верховной Личности Бога — преступник вдвойне. Величие Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады неоценимо. Во всех трех мирах мы не найдём более великой личности или равного Ему. Такая Личность приходит в материальный мир один раз в тысячи *Кали-юг*. И мало кто знает, Кем в действительности является Шрйла Прабхупада. Вот как Он заявляет о Себе:

Только Господь Чаитанйа может занять моё место. Он позаботится об этом движении.

(беседа 02.11.1977)

**Журналист:** Что случится с Движением сознания Кршны в США, когда вы умрете?

Шрйла Прабхупада: Я никогда не умру.

Преданные: Джай! Хари бол! (смех)

Шрила Прабхупада: Я буду жить в моих книгах, и вы бу-

дете ими пользоваться.

Журналист: Вы готовите преемника?

**Шрйла Прабхупада:** Да, это мой *Гуру* Махараджа.

(пресс-конференция 16.07.1975 Сан-Франциско)

Каким надо быть учеником, чтобы осмелиться после такого заявления Шрйлы Прабхупады занять Его место, став *Дйкша-гуру* ?

Указания нашего  $\bar{A}$  ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ u для всех нас должны быть непреложным законом, а не предметом мыслительных спекуляций. Ученик должен беспрекословно выполнять их с любовью и гордостью. Если мы желаем достичь духовного успеха, нам надо последовать примеру Арджуны:

сарвам этад ртам манйе йан мам вадаси кешава

«О, Кршӊа, я принимаю как истину всё, что Ты сказал мне...»

(Бхагавад-гйта 10.14)

Вот так и нам следует принять как истину все указания Шрйлы Прабхупады. Кршна и Его представитель не отличны друг от друга.

В начале своего выступления Ниранджана Свами этому преданному сказал: «Я ничего не делал, чтобы помешать взаимоотношениям со Ш́рӣлой Прабхупа̄дой, и я никогда не разрушал взаимоотношений со Ш́рӣлой Прабхупа̄дой».

Это неправда! Как только преданный восстанавливает взаимоотношения со Шрйлой Прабхупадой и признается им в том, что принимает Шрйлу Прабхупаду как своего *дікша-гуру*, его начинают "прессовать". Например — накладывают на преданных запреты на посещение храма ISKCON. Когда Бхакта-дас сказал Ниранджане Свами, что общается со Шрйлой Прабхупадой, получая от Него наставления через Его книги и из Его лекций, то Ниранджана Свами его спросил:

- **Ниранджана Свами:** Но, вы мои (*наставления*) не можете получать таким образом?
- **Бхакта-дас:** Я имею в виду от личного общения. Когда вы приезжаете, вы не даёте никаких наставлений, и не интересуетесь моей духовной жизнью...
- Ниранджана Свами: (прервал преданного) Я по-прежнему пытаюсь понять ваше высказывание, что вы получаете наставления от Шрйлы Прабхупады, но не получаете от меня. Когда последний раз Прабхупада садился рядом с вами и давал лично наставления?

**Примечание:** Вероятно, Бхакта-дас сильно задел ложное *ЭГО* Ниранджана Махараджа, что тот начал оказывать на него давление. Складывается такое впечатление, что для Ниранджана Махараджа Шрйла Прабхупада умер. Его больше нет! Если для Ниранджана Махараджа истинный духовный учитель – непосредственный представитель Верховной Личности Бога – является обыкновенным человеком, а мурти Шрйлы Прабхупады – всего лишь кусок материи, может быть и Кршна также для него умер, Его больше нет, а мурти Господа это всего лишь кусок металла или камня?

Шрйла Прабхупада говорит:

Кто считает арчи-мурти, или же божество Господа Вишну камнем, а истинного духовного учителя – обычным человеческим существом, тот обладает адским разумом и обречен.

(Диалектический спиритуализм)

Никогда не думайте, что я не с вами. Именно через мои слова, через слушание вы реально соприкасаетесь со мной.

(письмо ученикам 02.08.1967)

Влияние чистого преданного таково, что если человек общается с ним, обладая даже небольшой верой, он получает шанс слушать о Господе из авторитетных Писаний, таких как «Бхагавад-гūтā» и «Шрūмад-Бхагаватам»... Это первая стадия общения с чистым

преданным.

(Нектар Преданности, глава 19)

Есть два вида общения: физическое и через наставления. Из них физическое не так важно, как общение через наставление.

(письмо Говинда даси 18.08.1969)

Нам нужно общаться через посредство звуковой вибрации, а не на уровне физического контакта. Это и есть настоящая форма общения.

(лекция 18.08.1968 Монреаль)

Именно через слушание слов Шрйлы Прабхупады мы реально соприкасаемся с Ним. Но так как мы введены в заблуждение ложной философией самозванных гуру, мы не можем правильно воспринимать слова, исходящие непосредственно из Божественных уст Шрйлы Прабхупады. А причина в том, что мы пытаемся общаться со Шрйлой Прабхупадой, слушая Его через посредство таких учителей, которые своей измышлённой философией Гуру-таттвы противоречат сиддханте, установленной Шрйлой Прабхупадой. Таким образом, они вводят нас в заблуждение относительно истинного положения Шрйлы Прабхупады и наших взаимоотношений с Ним. Такие "гуру" не только заслоняют собой Шрйлу Прабхупаду, но также отдаляют нас от Него всё дальше и дальше.

По всей видимости, их устраивает такая "иллюзия" относительно своего истинного положения: «Я есть вечный слуга Кршны». А если я слуга, то я должен исполнять волю своего Господина – непосредственного представителя Кршны. Это означает, что они должны занять положение шикша-гуру и действовать в строгом соответствии последнего указания Шрйлы Прабхупады от 9 июля 1977 года. Ложное Эго настолько сильно, что принуждает их действовать по собственной прихоти, преследуя корыстные мотивы - престиж, слава, деньги, желание господствовать, контролировать других и т.п. Находясь под влиянием такой Маха-майи, они даже не осознают, что в конце жизни будут наказаны Господом.

Мы продолжили наше обсуждение:

**Бхакта-дас:** Можно вас спросить, Махарадж? Вы ведете учеников к Богу или к Прабхупаде?

Ниранджана Свами: Это должны понять мои ученики!

Бхакта-дас: Вот я и хочу понять!

**Ниранджана Свами:** Это им понимать! Я никогда не ощущал, что я такая осознавшая себя душа, что я поймал Кршну абсолютной *премой*».

**Примечание:** Поскольку Ниранджана Свами был несколько возбуждён, это было похоже на откровение, вырвавшееся из глубины его сердца.

Ниранджана Свами: (после небольшой паузы, спохватившись) Если я должен быть Ваишнавом, я не должен думать так. Ваишнавы так не думают: «Я своей премой поймал Кршну». Мои ученики должны видеть, насколько я строго следую наставлениям Кршны и тому, что сказал Прабхупада.

**Примечание:** О *Вашинаве* судят по его поступкам и его делам, а не по умению красиво жонглировать словами и подражать Великим преданным.

Несмотря на то, что Махарадж не смог конкретно ответить на поставленный вопрос Бхакта-даса, из вышеизложенного нам становится ясно, что все они занимают незаконное положение дикша-гуру и не являются представителями Верховной Личности Бога, поэтому они не в состоянии привести своих учеников обратно к Богу.

Человеку не следует становиться главой государства, отцом или *гуру*, если он не в состоянии спасти своих подопечных от наивысшей угрозы смерти.

(Шрймад-Бхагаватам 5.5.18)

Шрйла Прабхупада говорит:

Долг гуру – спасти живую сущность от нового рождения.

(Диалектический спиритуализм)

Будем надеяться, что читатель сделает правильные выводы, насколько строго "гуру" ISKCON следуют указаниям Шрйлы Прабху-

пады. "Следование" – это процесс, даже если кто-то строго следует этому процессу, это ещё не значит, что он *маха-бхагавата*, или что Шрила Прабхупада просил его инициировать других.

## Шрйла Прабхупада говорит:

Тот, кто не подчиняется приказам своего *гуру*, не может сам стать *гуру*. Если вы перестанете подчиняться *гуру*, ваша практика прекратится.

(лекция по Шрймад-Бхагаватам 10.08.1974)

# А в «Шрй Чаитанйа-чаритамрта» говорится:

Таким образом, преданный должен быть очень внимательным, чтобы не совершить оскорбление духовного учителя, не подчиняясь его указаниям. Если кто-то отступил от указаний духовного учителя, начинается вырывание бхакти-латы с корнем и постепенно все листья засыхают.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Мадхйа-лӣлā 19.156 комментарий)

Это ещё раз говорит о том, что неправомочная деятельность самозванных *гуру* ISKCON обречена.

Ниранджана Свами дал указание наложить на Бхакта-даса запрет на посещение храма. Самозванные гуру ISKCON прибегают к любым средствам подавления подобного рода высказываний, вплоть до физической расправы с теми, кто хочет предаться Шрйле Прабхупаде как своему Дйкша-гуру. Все они прекрасно понимают, что не способны привести своих учеников обратно к Богу, но это им не мешает продолжать принимать учеников. Вот как воздействует Майа на обусловленные души, которые жаждут наслаждаться в этом материальном мире. Если смотреть на "гуру" ISKCON через призму книг Шрйлы Прабхупады и Его указаний, можно с уверенностью сказать, куда они ведут своих учеников. В никуда! В самсару – цикл повторяющихся рождений и смертей в материальном мире. Все, кто по собственной прихоти занимают положение дйкша-гуру – обусловленные души. Никто из них не является освобождённой душой. Осознавшая себя душа действует согласно своей духовной природе. Чистый пре-

| данный не обусловлен гунами материальной природы, и он никогда                     |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| не пойдёт против указаний $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ рйи – истинного духовного учителя, |
| стоящего в цепи ученической преемственности.                                       |



# 2.4 Всемирное Движение ISKCON

В нашей *Гаўдййа-сампрадайе* — цепи ученической преемственности, идущей от Бхактисиддханта Сарасватй Тхакура, единственным *дйкша-гуру* является Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада. Он — *джагад-гуру*, то есть *гуру* для всех нас. Одни предаются и служат Ему добровольно, другие не делают этого прямо. Подобно тому, как одни поклоняются и служат Верховной Личности Бога, а другие служат Его энергии — *Майе*. Бхактисиддханта Сарасватй Тхакура перед уходом из этого материального, мира Своим ученикам сказал: «Создайте GBC и сотрудничайте. Ждите, среди вас проявится ачарйа».

Но они не последовали Его указаниям, грубо нарушив наказ своего Духовного учителя — занялись дележом имущества, вакантных мест и выборами нового  $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и. Эта затея закончилась неудачей и привела к расколу  $\Gamma$ а $\bar{y}$ о $\bar{u}$  $\bar{u}$ а-ма $\bar{m}$ хa на две фракции, каждая из которых выдвигала своего  $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$  $\bar{y}$ . В результате оба враждующих лагеря стали бесполезными, поскольку ослушались приказа духовного учителя и, таким образом, лишились авторитета.

Будучи представителем Кршны, Шрйла Прабхупада специально отошёл от своих амбициозных духовных братьев *Гаўдайа-матха* и создал новую Всемирную Организацию, назвав её ISKCON = «INTERNATIONAL SOCIETY FOR KRISHNA CONSCIOUSNESS», подчеркнув тем самым их полную неавторитетность. На самом деле, ISKCON является настоящей ветвью, идущей от Господа Чаитанйи. Другими словами, ISKCON – это истинная ветвь Гаўдайа-сампрадайи, во главе которой стоит Основатель-Ачарйа Международного Общества для Осознания Кршны Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада. Все остальные побеги (т.е. неуполномоченне гуру, действующие по собственной прихоти), отходящие от основной ветви, как говорит Шрйла Прабхупада: «...со временем засохнут и отвалятся, потому что они не будут получать поддержку и Милость от предыдущих *āчāрйев*». Ни один гуру со всех Гаўдийа-матхов, кроме Шрйлы Прабхупады, не является представителем Кршны и не имеет полномочий быть дакша-гуру и принимать учеников. Для этого надо иметь особые полномочия и быть сиддхапурушей той мантры, которую он даёт.

Ш́рӣла Прабхупада резко осуждал Своих духовных братьев за то, что они ослушались приказа своего *гуру*, говоря, что они бесполезны для проповеди, что уж говорить об инициации. Вот небольшой отрывок из коммментария «Ш́рӣ Чаитанйа-чаритамрты»:

Поэтому мы не принадлежим ни к одному из лагерей. Но, поскольку оба лагеря заняты дележом собственности Гаўдийа-матха и прекратили проповедь, мы, находясь под покровительством предшествующих Ачарйев, взяли на себя миссию Бхактисиддханта Сарасвати Тхакура и Бхактивинода Тхакура, которая заключается в проповеди учения Чаитании Махапрабху по всему миру, и наше скромное начинание имеет успех. Мы следовали принципу, сформулированному Шрйлой Вишванатхой Чакраварти Тхакуром в его комментарии к стиху «Бхагавадгйты», со слов вйавасайатмика буддхир экеха курунандана. Согласно наставлениям Вишвантхи Чакраварти Тхакура, долг каждого ученика - строго следовать наставлениям духовного учителя. Чтобы добиться успеха в духовной жизни, нужно непоколебимо верить в наставления духовного учителя.

Веды («Шветашватара упанишад» 6.23) подтверждают это:

йасйа деве парā бхактир

йатха деве татха гурау

тасйаите катхитā хй артхāх

пракāшанте махāтманах

«Тому, кто обладает непоколебимой верой в слова духовного учителя и Верховной Личности Бога, открывается секрет успеха в постижении Вед».

Проповедь Движения сознания Кршны построена именно на этом принципе, и потому, несмотря на многочисленные препятствия, которые чинят враждебно настроенные демоны, наша миссионерская деятельность имеет

успех. Причина этого в том, что мы получаем поддержку от предыдущих а̄ча̄рйев. О всякой деятельности нужно судить по её плодам. Последователи самозванных а̄ча̄рйев, владеющие зданиями Гаўдӣйа-маṃха весьма довольны собой, но они не достигли никаких успехов в проповеди. Судя по результатам их деятельности, они асара — бесполезны.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Āди-лӣлā 12.8 комментарий)

Несмотря на то, что Ш́рӣла Прабхупа̄да говорит в «Ш́рӣ Чаитанйа-чарита̄мрте» о деятельности Гаўдӣйа-маṃха, некоторые ученики Нараяна Махараджа из Гаўдӣйа-маṃха (не будем называть их имена из-за гуманных соображений) заявляют, что их духовные учителя также, как и Ш́рӣла Прабхупа̄да принадлежат к цепи ученической преемственности, идущей от Бхактисиддха̄нта Сарасватӣ Ṭха̄кура. Они ошибочно полагают, что достаточно получить инициацию от истинного духовного учителя, чтобы быть автоматически подключенным к гуру-парампаре и принимать учеников, которые, в свою очередь, также автоматически подключены к парампаре. Такое мнение бытует у большинства преданных как Гаўдӣйа-маṃхов, так и преданных ІЅКСОN. Это является большим заблуждением, внушенными нам неуполномоченными гуру. Приведем пример:

Если мы подключены к проводу, который в свою очередь не подключен к основной электросети, то какой толк от этого провода и от всего того, что к нему подключено. Чтобы быть подключенным к основной электросети, нужно иметь специальное разрешение от соответствующих органов. Аналогично этому, для того, чтобы быть в *гуру-парампаре* и принимать учеников, необходимо получить особые полномочия от предшествующего *āчāрйи*.

Следует получить посвящение от истинного духовного учителя, принадлежащего к цепи ученической преемственности и получившего соответствующие полномочия от своего духовного учителя. Это называется «дйкша-видхана».

(Шрймад-Бхагаватам 4.8.54 комментарий)

...ученическая преемственность не всегда значит, что надо быть официально инициированным. Ученическая преемственность значит – принять ученическое заключение.

(письмо Динешу 31.10.1969)

Эти же ученики Нараяна Махараджа (здесь и далее – Н.М.) заявляют, что Н.М. является маха̄-бха̄гаватой – представителем духовного мира. А себя они считают великими пандитами (учёными), чистыми преданными, и говорят, что Ш́рӣла Прабхупа̄да для них является вартма-прадаршака-гуру, и благодарят Его за то, что Он направил их к истинному духовному учителю в Гаўдӣйа-матҳх. Такое заявление есть ничто иное, как оскорбление лотосных стоп Ш́рӣлы Прабхупа̄ды.

Н.М. является учеником Бхактипрагьяна Кешава Госвами - духовного брата Шрйлы Прабхупады. Вот, что говорит Сам Шрйла Прабхупада о Своих духовных братьях:

На самом деле, ни один из моих духовных братьев не обладает качествами, необходимыми для того, чтобы стать ачарйей [...] вместо того, чтобы вдохновлять наших студентов и учеников, они иногда могут осквернить их. [...] Они очень компетентны в том, как причинить вред нашему естественному прогрессу.

(письмо Рупануге 28.04.1974)

Бхактипрагьяна Кешава Госвами Махарадж не является исключением из этого утверждения. Возникает вопрос: «Как от неуполномоченного, самозванного *гуру*, Бхактипрагьяна Кешава Госвами Махараджа, мог появиться уполномоченный Н.М., *маха̄-бха̄гавата*, представитель Господа Кршны? Разве можно стать чистым преданным, поклоняясь обусловленной душе? Разве может от дикой яблони появиться нектарный плод манго?»

По воле провидения преданному Бхакта-дасу довелось иметь "счастье" короткой встречи с Н.М. Это было в период 1996 – 1997 годов в Майапуре, когда Бхакта-дас сидел на диване в холле длинного здания (Longbuilding) и не заметил, как к нему подсел Маха-

радж. Увидев Махараджа, Бхакта-дас выразил ему почтение, поприветствовав его. Ему сразу же стало ясно, что этот Махарадж не из ISKCON. Н.М. спросил его: «Как тебя зовут и откуда ты?» Несмотря на то, что Бхакта-дас назвал своё духовное имя, Н.М. всё же стал приглашать его к себе в Гаўдийа-матх на даршан и класс, сказав, что у них тоже есть русские преданные. Бхакта-дас посмотрел ему прямо в глаза и сказал: «Я предан только Прабхупаде!» Это было сказано так выразительно, что Н.М. несколько отпрянул и сказал: «Oh! Very good! Very good!» (перевод: «О! Очень хорошо! Очень хорошо!»), и незамедлительно удалился. Бхакта-дас подошёл к одному местному преданному из ISKCON и спросил: «Как зовут этого Махараджа?» Тот ответил, что это Н.М. из Гаўдайа-матха. В то время такая система отыскивания учеников была очень распространена в Гаўдийа-матхах. Бхакта-дас жил в Майапуре несколько лет и неоднократно в этом убеждался. А сейчас, за последние десять лет, они обрели большой опыт и профессионализм в этой системе отыскивания учеников.

Нам представилась возможность ознакомиться с книгой Н.М. «От живого садху». Раньше мы никогда не читали такие книги, которые издаёт *Гаўдūйа-маṃх*, потому что хорошо понимаем, что из себя представляет этот *Гаўдūйа-маṃх*. Но Кршна пожелал и устроил таким образом, что к нам в руки попала эта книга. Так как мы пишем книгу о Его Божественной Милости Шрūле Прабхупаде, то нам приходится защищать своего Гурудева от тех обманщиков, которые выдают себя за *āчāрйев* и попирают Шрūлу Прабхупаду, пытаясь прибрать к рукам Его имя, честь, славу и Его наследие.

Итак, мы внимательно ознакомились с книгой Н.М. «От живого садху» и заявляем: эта книга – досужие домыслы Н.М., которые оказывают пагубное влияние на преданных ISKCON и подрывают авторитет Основателя-Āчāрйи Международного Общества для Осознания Кршны (ISKCON) Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады. В своей книге Н.М. утверждает телесную концепцию "ЖИВОГО" гуру и опровергает "ритвик-систему", тем самым косвенно обвиняя Шрйлу Прабхупаду в неправомочности Его действий.

Нам очень не хотелось бы заниматься подобным "разбирательством", но мы вынуждены это делать, защищая нашего *Гурудева* – Его Божественную Милость Шрйлу Прабхупаду. Поэтому приведем

лишь несколько примеров, раскрывая правду для всеобщей пользы.

Н.М. утверждает, что якобы: «Ш́рӣла Прабхупада в конце Своей жизни несколько раз просил Н.М. о том, чтобы тот после Его ухода милостиво давал своё общение ученикам Прабхупады и помог им понять глубокие истины философии Ваишнавов в линии Ш́рӣлы Рупы Госвами Прабхупады».

Здесь Н.М. пытается возвысить себя в глазах своих последователей, говоря им неправду о выше приведённом разговоре. Подтверждение этому, дорогие читатели, вы узнаете ниже.

Шрйла Прабхупада говорит:

В моих книгах философия сознания Кршны объяснена **полностью**, поэтому, если вы чего-то не понимаете, читайте их снова и снова. Читая ежедневно, **вы обретёте знание**, и таким образом вы будете **прогрессировать** в духовной жизни.

(письмо Бахурупе 22.11.1974)

Шрйла Прабхупада нигде не говорит: «Обращайтесь к Нараяне Махараджу».

Н.М. допускает много интерпретаций, а также искажает *шастры* там, где речь идёт о  $\delta \bar{u} \kappa m \bar{a}$ -гуру, например:

- 1. Бхагавад-гита 4.34
- 2. Мундака Упанишад 1.2.12
- 3. Шрймад-Бхагаватам 11.2.21
- 4. Шрй Чаитанйа-чаритамрта Ади-лила 1.32

Махарадж даёт не авторитетную схему гуру-парампары, отличную от той, которую даёт Шрйла Прабхупада в «Бхагавад-гйте». Н.М. выдвигаёт свои домыслы значения дйкша-гуру; например, он пишет: «Если наш дйкша-гуру не способен освободить нас от всех стадий греха, нужно принять шикша-гуру, который обладает таким могуществом». Это абсолютная спекуляция. Если дйкша-гуру не в состоянии освободить от всех стадий греха, тогда он не истинный дйкша-гуру.

**Ш**рӣла Прабхупада говорит:

# Гуру должен быть способен привести своего ученика домой, обратно к Богу.

(Наука самоосознания, глава 2)

Дорогие читатели! Ознакомьтесь, пожалуйста, внимательней с диаграммой "Дӣкша", которую вы уже наверняка видели в разделе "Диаграмма Дӣкша".

Далее Н.М. пишет: «Некоторые говорят о принятии дакшы посредством аудиозаписей великих личностей после их ухода». А почему бы и нет? Если это установил ачарйа – представитель Верховной Личности Бога. Трансцендентная звуковая вибрация чистого преданного, записанная на аудио-кассеты, не отлична от Него Самого. Что значит, «некоторые говорят»? Далее Н.М. пишет опять: «Некоторые говорят, что Бхактиведанта Свами Прабхупада назначил ритвиков продолжать давать дакшу от Его имени. Принять это за истину означает обвинить Шрйлу Свами Махараджа в том, что Он был скорее невежественным ягманом, а не истинным гуру, Который, во исполнение Своих материальных желаний или ради совершенства в духовной жизни, воспользовался помощью ритвиков, более опытных, чем Сам. Но это абсолютная ложь, потому что это невозможно. На пути к высшей абсолютной реальности – Бхагавану – надуманная концепция ритвик-вады не практична и противоречит священным писаниям».

А в журнале ISKCON 1990 года Н.М. заявляет: «Мы не следуем никакой системе ритвиков. В нашей линии Гаўдūйа-Вашшнавов нет ритвиков. Я никогда не встречал слово "ритвик" в нашем Ваишнавском словаре».

Из вышеизложенного следует, что Н.М. не принимает авторитет книг Шрйлы Прабхупады и умаляет положение Самого Прабхупады.

Слово "ритвик" (в значении "жрец") и его различные производные в действительности имеют 32 отдельных упоминания в книгах Шрйлы Прабхупады, что только немногим меньше употребления слова «дикша» и его производных, которые имеют 41 отдельное упоминание в книгах Шрйлы Прабхупады. Следует вывод, что использование жрецов-ритвиков для участия в церемониях полностью санкционировано в книгах Шрйлы Прабхупады:

**Ritvik:** 4.6.1 / 4.7.16 / 5.3.2 / 5.3.3 / 5.4.17 / 7.3.20 / 8.20.22 / 9.1.15

**Rtvijah:** 4.5.7 / 4.5.18 / 4.7.27 / 4.7.45 / 4.13.26 / 4.19.27 / 4.19.28 / 4.19.29 / 5.3.4 / 5.3.15 / 5.3.18 / 5.7.5 / 8.16.53 / 8.18.21 / 8.18.22 / 9.4.23 / 9.6.3

**Rtvijam:** 4.6.52 / 4.21.5 / 8.23.13 / 9.13.1

Rtvigbhyah: 8.16.55

**Rtvigbhih:** 4.7.56 / 9.13.3

(Шрймад-Бхагаватам)

Эта ритвик-система, о которой здесь говорит Н.М., начала действовать в 1975 году. Шрйла Прабхупада использовал Своих представителей – уполномоченных преданных – для начитывания чёток и проведения церемоний инициации, как первой, так и второй - от Его имени. Позже Шрйла Прабхупада назвал этих представителей "ритвиками" и зафиксировал их функции в «Приказе от 9 июля 1977 года». Почему-то в то время Н.М. не заявлял Шрйле Прабхупаде, что эта «надуманная концепция *ритвик-вады*» не авторитетна. А спустя более двадцати лет после ухода Шрйлы Прабхупады Н.М. вдруг об этом заявляет, несмотря на то, что эта ритвик-система в настоящий момент не действует. Возникает вопрос: почему Н.М. так забеспокоился о том, что, по сути дела, его не должно касаться? А дело в том, что Н.М. занимает такое же незаконное положение дикша-гуру, как и "гуру" ISKCON – они очень не хотят, чтобы эта ритвик-система вновь возобновилась, потому что все эти самозванные гуру потеряют свой гуру-бизнес. Это толкает их на греховные поступки.

В своей книге Н.М. обвиняет и принижает положение Шрйлы Прабхупады, прикрываясь словами "некоторые говорят", якобы это говорит не Н.М., и после этого начинает поносить Шрйлу Прабхупаду. Это очень хитрая политика – «создавать соломенного человека, а потом разбивать его в пух и прах». Хотя он и пишет: «Некоторые говорят...», но он прекрасно знает, лучше, чем мы с вами, что незадолго до Своего ухода Шрйла Прабхупада установил "ритвик-систему" в Своем Обществе ISKCON, которое Он создал. Эти ритвики (священнослужители) должны были действовать от имени Ачарйи Шрйлы Прабхупады, проводя обряд инициации, как первой, так и второй.

Ритвики не дают «дікшу» и не освобождают ни от каких грехов. Это обязанность Дікша-гуру – Шрйлы Прабхупады.

"Ритвик-система", которую установил Основатель-Āчāрйа Ш́рӣла Прабхупāда, не противоречит шастрам, и это подтверждают такие великие знатоки санскрита и философии, как например: Шри Шри Рангаприя Свами Дешикачар, а также профессор М. А. Татачар. О них вы узнаете в следующем разделе.

В своей книге «От живого садху» Н.М. пишет: «Я помню другую просьбу. Вечером, накануне ухода Свамиджи из этого мира, я видел его в последний раз, он был так добр ко мне. ОН сказал: "Что-то я сделал неверно в своей жизни, и я хочу, чтобы все простили меня. Особенно ты должен простить, потому что ты служил мне, и ты так дорог мне". [...] Затем он сказал мне: "Прости меня и скажи всем моим духовным братьям, чтобы они простили меня. Я говорил некоторым своим ученикам: "Не общайтесь близко с моими духовными братьями", но это было в письме, не в моих книгах, и я сказал это лишь в особый момент"».

Здесь опять, Н.М. говорит неправду, пытаясь принизить положение Шрйлы Прабхупады. Н.М. признаёт тот факт, что Шрйла Прабхупада маха-бхагавата, чистый преданный Господа, однако своим высказыванием он ставит Шрйлу Прабхупаду в положение обусловленной души, которая совершает ошибки. Разве может чистый преданный совершать ошибки и говорить такие слова, за которые ему впоследствии придётся просить прощение? Шрйла Прабхупада — Маха-Бхагавата и каждое Его слово — это слово Бога. Нам всем известно, что Господь наделил Его силой для выполнения этой миссии и слова Такого преданного диктует Сам Господь. В «Бхагавад-гйте» (1-я глава) используется слово "Хришикеша", и Шрйла Прабхупада совершенно ясно говорит, что Господь непосредственно контролирует и управляет чувствами чистого преданного.

Что касается писем, Шрйла Прабхупада написал не одно, а несколько писем Своим ученикам, где Он предостерегал Своих учеников от пагубного общения со Своими братьями в Боге.

Шрйла Прабхупада пишет:

Итак, я издал приказ о том, что все мои ученики долж-

ны избегать моих духовных братьев. Они не должны иметь с ними никаких дел, никакой переписки, не давать им мои книги, не ходить в их храмы. Пожалуйста, избегайте их.

(письмо Вишвакарме 09.11.1975)

Это очень серьёзное заявление Шрйлы Прабхупады – "Я издал приказ", и мы не имеем права с этим не соглашаться. За несколько лет жизни в Майапуре Бхакта-дасу приходилось общаться с преданными из Гаўдййа-маṃхов; он также имел некоторое общение с Махараджами и может сказать, что достаточно хорошо знаком с той проповедью, которую несут Гаўдййа-маṃхи. Даже сейчас, по прошествию многих лет, слова Шрйлы Прабхупады отражают действительность. Общаться на философские темы с преданными из Гаўдййа-маṃхов, а тем более с Махараджами также не благоприятно, как общаться с майавади. Самое лучшее с ними общение – оказать им почтение как можно с большего расстояния. Их проповедь, в частности Н.М., для неофита может показаться в начале "сладковатым нектаром", но этот "нектар", в конечном итоге, становится ядом, подобно молоку, к которому прикоснулась змея. Не зря Шрйла Прабхупада о них говорит так:

Вместо того, чтобы вдохновлять наших студентов и учеников, они иногда могут осквернить их. [...] Они очень компетентны в том, как причинить вред нашему естественному прогрессу.

(письмо Рупануге 28.04.1974)

Ни один из моих духовных братьев не может помочь мне в написании книг, так как они ничего не понимают в проповеди. Они просто пытаются проникнуть в наше общество и принести ему вред. Поэтому не допускайте никакого общения с этим Пурушоттамой, или с любым другим из моих, так называемых, духовных братьев.

(письмо Каруне Синдху 09.11.1975)

Ш́рӣла Прабхупада резко осуждает неправильную деятельность лидеров Гаўдййа-матхов. Он не только в письмах предостерегает Сво-

их учеников, говоря им правду о Своих духовных братьях, но также и в Своих книгах **Ш́рӣла Прабхупада говорит**: «...несмотря на многочисленные препятствия, которые чинят враждебно настроенные демоны, наша миссионерская деятельность имеет успех». Как вы думаете, дорогие читатели, о каких демонах Ш́рӣла Прабхупада говорит здесь? В этой же главе, ниже **Прабхупада говорит**:

Последователи самозванных *āчāрйев*, владеющие зданиями *Гаўдūйа-маṃха*, весьма довольны собой, но они не достигли никаких успехов в проповеди. Судя по результатам их деятельности они – **acapa**, бесполезны.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Āди-лӣлā 12.8 комментарий)

Нетрудно догадаться, о каких демонах здесь идёт речь. Лидеры Гаўдийа-матхов всегда завидовали Шрйле Прабхупаде, ещё до отьезда в Америку. Прабхупада обладал незаурядными способностями в области философии. Своими познаниями Он резко выделялся среди Своих духовных братьев. Завидуя Ему, они с неохотой сотрудничали с Ним. Ослеплённые завистью, никто из них не видел в Нём качества чистого преданного, не говоря уже о том, что Шрйла Прабхупада является внешним проявлением Верховной Личности Бога. А когда Он уехал в Америку, никто даже в мыслях не мог допустить, что Шрйла Прабхупада будет иметь успех, потому что до Него уже ездили в Америку Его братья в Боге с целью проповеди, и вернулись ни с чем. Будучи в Америке, Шрйла Прабхупада неоднократно просил Своих собратьев, а также и Н.М., приехать в Америку, помочь Ему в проповеди. Зависть, сидевшая в их сердцах, и безверие в успех, не давала им откликнуться на эту трансцендентную просьбу. Враждебно настроенные к Нему, они не могли допустить и не хотели, чтобы Прабхупада добился успеха, потому что они не смогли этого сделать раньше. Шрйла Прабхупада безгранично милостив ко всем обусловленным душам, и Он не делает никаких различий: – демон, не демон – Он всех хочет занять в служении Господу Кршне. Таковы качества величайшей личности, чистого преданного Господа!

#### Шрйла Прабхупада говорит:

...Бхактисиддханта Сарасвати Тхакура делал всё возможное, чтобы распространить учение Шри Чаитаниа Маха-

прабху за пределами Индии. Он сам направлял учеников в другие страны с проповедью Шрй Чаитаниа Махапрабху, но они не добились успеха, потому что в глубине души не относились к проповеди серьёзно; они лишь хотели получить признание за то, что ездили за рубеж, чтобы вернуться в Индию, рекламировать себя как проповедников, побывавших за границей. Немало Свами занимались такой лицемерной проповедью в последние восемьдесят с лишним лет, но никто из них не смог донести до людей других стран истинное ученье сознания Кршны. Они возвращались в Индию и объявляли, что им удалось обратить всех чужеземцев в последователей учения веданты или сознания Кршны, собирая под это большие деньги и обеспечивая себе безбедное существование. Однако, взяв на вооружение критерий Кршнадаса Кавираджи Госвами, можно без особого труда понять, кто является истинным всемирным проповедником, а кто нет. Это также легко, как отделить настоящее зерно от бесполезной шелухи.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмрта Āди-лӣлā 12.12 комментарий)

Как вы думаете, дорогие читатели, почему Н.М. спустя двадцать лет после ухода Прабхупады, поехал в Америку, как он говорит, по тем святым местам, где был Шрила Прабхупада?

Сейчас Общество ISKCON претерпевает кризисный период ввиду того, что лидеры ISKCON в силу своих материальных желаний, власти, славы, денег, поклонения себе, поступили точно так же, как в своё время лидеры Гаўдййа-маṃхов, – пошли против указаний āчāрйи. Это главная и самая большая причина всех бед в ISKCON. Преданные, потерявшие веру в гуру ISKCON, проходят сейчас большую шоковою терапию и не знают, что им предпринять. Особенно после падения Харикеши Свами. Поэтому и происходят эти нелепые "реинициации", "переинициации" и беготня от одного лже-гуру к другому. Н.М., пользуясь этими обстоятельствами, прибирает к рукам таких "беглецов". По этой причине он и поехал на Запад, чтобы и там продолжить свою неблаговидную деятельность. Вследствие своего невежества, эти "беглецы" не знают, что "дйкша-гуру" из Гаўдййа-маṃхов такие же самозванные гуру, как и гуру ISKCON. Все они пошли про-

тив  $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и – представителя Верховной Личности Бога. Н.М. не прочь прибрать к рукам и всех остальных преданных Шр $\bar{u}$ лы Прабхуп $\bar{a}$ ды.

В «Шрй Йшопанишад» мантра 9 говорится:

андхам тамах правишанти йе 'видйāм упāсате тато бхуйа ива те тамо йа у видйāйāм ратāх

**Перевод:** Те, кто совершенствуется в невежественной деятельности, попадают в темнейшие районы невежества. Однако, ещё хуже те, кто совершенствует так называемые знания.

**Комментарий:** В этой *мантре* сравниваются два понятия: *видйа* и *авидйа*. *Авидйа*, невежество, несомненно опасно, но **видйа**, то есть знание, если оно ошибочно или вводит в заблуждение – ещё опаснее.

В этой же мантре, в комментарии, Шрйла Прабхупада говорит:

Чтобы понять трансцендентальное послание Вед, необходимо обратится к истинному духовному учителю. Это указание «Катха-упанишады». Однако такие веда-вадараты имеют своих собственных ачарйев, не принадлежащих к цепи трансцендентной ученической преемственности. Поэтому из-за своих неверных толкований ведической литературы они опускаются в темнейшие районы невежества, – ещё ниже чем те, кто вовсе не знает Вед.

(Шрй Йшопанишад мантра 9 комментарий)

Для читателей будет очевидно, что деятельность Н.М. очень схожа с описанной в этой мантре. Он соответствует такому веда-вадараты, который даёт свои толкования священным писаниям, вводя людей в заблуждение. У Махараджа есть свой собственный āчāрйа, Бхактипрагьяна Кешава Госвāмū Махарадж, который не принадлежит к истинной цепи ученической преемственности, так же, как и его остальные духовные братья, – все они пошли против указаний своего āчāрйи Бхактисиддхāнта Сарасватū Ṭxāкура, который им сказал:

«Создайте GBC и сотрудничайте. Ждите, среди вас проявится ā-

#### чарйа».

Все те, кто идёт против указаний истинного  $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и, не в силу своего невежества или неспособности следовать Его указаниям, а те, кто делает это осознанно – являются асурами.

Шрйла Прабхупада говорит:

Сейчас мир заполнили асуры, рядящиеся в одежды политиков, гуру, садху, йогов и воплощений Бога.

(Шримад-Бхагаватам 10.3.21 комментарий)

Пойти против āчāрйи – непосредственного представителя Верховной Личности Бога – равносильно тому, что пойти против Бога. На самом деле лидеры Гаўдййа-маṃхов действуют по собственной прихоти и находятся вне закона Божьего. Они не принадлежат к цепи истинной Гаўдййа-сампрадайи и действуют сами по себе, не принимая никакого авторитета. Такие апасампрадайи долго существовать не могут, и если они не примкнут к Всемирному Движению ISKCON, то очень скоро прекратят своё существование. Кто-то может сказать, что в ISKCON свои проблемы! И тем не менее, истинные последователи Шрйлы Прабхупады могут видеть, что очень скоро воспрянет истинный ISKCON и всё ложное уйдёт в небытие. Он будет таким, каким желает его видеть Шрйла Прабхупада.

Только Господь Чаитанйа может занять моё место. Он позаботится об этом движении.

(беседа 02.11.77)

Н.М. совершает величайший грех, проповедуя искажённую философию, вводя в заблуждение неискушённых людей. Книги Н.М. рассчитаны на дешёвую публику и для неофитов, не получивших надлежащего образования у **истинного** духовного учителя.

Шрйла Прабхупада говорит:

Долг гуру – спасти живую сущность от нового рождения.

(Диалектический спиритуализм)

Интерпретированное знание, полученное от самозваных гуру,

оскверняет преданного и становится препятствием на его пути к достижению высшей цели – возвращению назад обратно к Богу.



Дорогие читатели, представляем вашему вниманию статью о Нараяне Махарадже из журнала «Обратно к Прабхуп $\bar{a}$ де» выпуск  $N_{2}$ 5, осень 2004 года.

## 2.4.1 "Истинное" учение Нараяны Махараджа

Для многих людей как внутри, так и вне Движения, действующая система гуру ISKCON является полным фарсом. Поэтому неудивительно, что все эти скандалы, падения и нескончаемые противоречия в среде неудачливых преемников Шрйлы Прабхупады (80 соперничающих "гуру ISKCON") открыли дорогу другой личности, на этот раз извне ISKCON, – личности, претендующей быть наследником Шрйлы Прабхупады.

Много лет GBC учил, что каждый гуру должен быть "ЖИВОЙ", присутствующий физически (любой, но не Шрйла Прабхупада), и теперь они пожинают плоды. Его Святейшество Нараяна Махарадж – ученик духовного брата Шрйлы Прабхупады, Его Святейшества Кешавы Махараджа – имеет некоторый успех в привлечении как бывших, так и настоящих членов ISKCON в свой лагерь, представляя свою квалификацию "ЖИВОГО", физически присутствующего гуру, являющимся истинным и не подверженным падению, в отличие от гуру ISKCON. Н.М. любит изображать себя простым, смиренным слугой Шрйлы Прабхупады, который хочет привести каждого к Шрйле Прабхупаде через более глубокое понимание Его миссии и учения:

Вы должны знать, кем является ваш Ш́рӣла Прабхупада. Вы должны знать. Тогда вы можете славить его, иначе – вы не можете.

(Нараяна Махарадж 31.05.2000 Лос-Анджелес)

В этой статье мы будем использовать собственные слова Н.М., чтобы понять – действительно ли он приводит нас ближе к Шрйле Прабхупаде.

## Нараяна Махарадж утверждает, что он является преемником Шрйлы Прабхупады

Он дает нам понять, что он пришел и существует не для того, чтобы привести людей к Шрйле Прабхупаде, но в действительности подменить (заменить) Шрйлу Прабхупаду, как Его преемник:

# Я являюсь настоящим преемником Шрйлы Бхактиведанта Свами Махараджа и другого не существует.

(Нараяна Махарадж 17.02.2002 Мурвиллумба Австралия)

H.М. здесь смело заявляет свои права в прямом состязании со всеми "*гуру*" ISKCON, которые тоже хотят наследовать или заменить, а не дополнять, содействовать или помогать Шриле Прабхупаде.

## Нараяна Махарадж прямо состязается со Шрйлой Прабхупадой

Чтобы выполнить приведенную выше задачу – заменить Шрйлу Прабхупаду, Н.М. настаивал, чтобы его последователи распространяли преимущественно его книги, а не книги Шрйлы Прабхупады:

«Теперь Шрйла Гурудева (*Н.М.*) предложил, чтобы мы начали, как он говорит, "вторую революцию" в проповедовании и распространении книг. Он хочет, чтобы его книги распространялись в том же объеме, не меньше, чем у Свамиджи (*Шрйлы Прабхупады*)» (Гаўдййа курьер N15 01.07.2004).

Ясно, что эта цель – попытаться состязаться со Шрйлой Прабхупадой, может быть достигнута, только если его последователи будут распространять исключительно книги Н.М., что обычно и происходит. Нараяна Махарадж утверждает, что Шрйла Прабхупада дал только фундамент.

Чтобы создать потребность в своих услугах, Н.М. утверждает, что существует много духовных знаний, которые Шрйла Прабхупада не успел дать, поэтому он может утверждать, что он пришел, чтобы восполнить этот пробел:

Итак, Свамиджи сначала расчистил атмосферу. Подготовил почву, проповедуя имя Кршны и дав *Гита-сандеш*.

Это очень важная работа. Он выполнил эту задачу, что было так необходимо для всего мира. Но делав это, он не сделал всего. Это был только фундамент. Он не смог закончить свою работу.

(Нараяна Махарадж, лекция 19.09.1994)

### Нараяна Махарадж уверял, что Шрйла Прабхупада не дал всё.

То, что вышеназванное высказывание Н.М. ложно, можно доказать словами самого Н.М., который сказал следующее 17-ю годами ранее самому Шрйле Прабхупаде:

Все ваши обязанности получили полное завершение. Вы выполнили всё в Своей жизни. Нет необходимости о чем-либо ещё беспокоиться. Да, Вы сделали всё. Ничто не оставлено не законченным.

(Перевод беседы на бенгали между Нараяна Махараджем и Шрйлой Прабхупадой, состоявшейся в октябре-ноябре 1977 года. Предоставлено последователями Н.М.)

То, что Н.М. решился сказать совершенно противоположное тому, что он сам утверждал 17 лет назад, демонстрирует оппортунизм в высшей степени.

Нараяна Махарадж утверждает, что Ш́рӣла Прабхупада не является Основателем- $\bar{A}$  ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ е $\bar{u}$  ISKCON.

Этот оппортунизм позже проявился в утверждении Н.М., что Щр $\bar{\mu}$ ла Прабхуп $\bar{a}$ да не был Основателем- $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ е $\bar{u}$  ISKCON.

Конечно, Господь Чаитанйа Махапрабху является источником Сознания Кршны, поэтому удивительно, почему Н.М. чувствует таким важным преуменьшить значение Шрйлы Прабхупады и поддержать свою собственную позицию утверждением такой очевидной вещи:

Вы также должны знать, что Чаитанйа Махапрабху является основателем ISKCON. Свамиджи – это только один из выдающихся *āчāрйев* в этой линии. Он не основатель.

(Нараяна Махарадж 28.04.1999 Каракас Венесуелла)

Ваш Шрйла Прабхупада только изменил название на английское. Он не Основатель-Āчāрйа этого вечного ISKCON. Я – есть ISKCON. Я не отличен от ISKCON. Я есть Бхактиведанта.

(Шрила Бхактиведанта Нараяна Госвами Махараджа)

Как отец и как сын. Я есть истинный преемник Шрйлы Бхактиведанта Свами Махараджа, и другого не существует. Вы должны знать это совершенно точно. Я Бхактиведанта и он Бхактиведанта, но он получил это имя после меня. Я старше его в этом отношении. Я есть Бхактиведанта и я есть ISKCON. Не думайте, что я вне ISKCON.

(Нараяна Махарадж 18.02.2002 Мурвиллумба Австралия)

Но согласно Шрйле Прабхупаде:

Я являюсь Основателем-Āчāрйей Международного Общества для Осознания Кршӊы.

(письмо д-ру Бигелову 20.01.1971 Аллахабад)

### Нараяна Махарадж отступает от Шрйлы Прабхупады – 1

Хотя он утверждает, что является преемником Шрйлы Прабхупады и что Шрйла Прабхупада каким-то образом говорит через него, – необходимо отметить, что учение Нараяны Махараджа зачастую серьезно отличается от учения Шрйлы Прабхупады. Например, вот что Н.М. говорит о Прахладе Махарадже, которому поклоняются у каждого алтаря ISKCON как совершенному чистому преданному Господа Кршны:

Прахлада Махарадж был очень чистым бхактой. У него нет никаких мирских желаний, но Он не может служить Кршне. Его бхакти смешана с джйаной (знанием). Если у вас есть мирские желания или любые желания, то ваша бхакти может быть санга-сиддха бхакти, но не чистая трансцендентная бхакти».

(Нараяна Махарадж 17.02.2001 Гавайи)

Заключение же Шрйлы Прабхупады совершенно отличное:

Прахлада Махараджа – это наивысший пример Ваишнава.

(Шрймад-Бхагаватам 4.21.47 комментарии)

Итак мы видим, как мгновенно Прахлада Махарадж достиг состояния *премы*: сначала Он следовал указаниям Брахмы, потом Он получил расположение Нрисимхадевы, – и получив это, Он достиг состояния *премы*.

(лекция 17.02.1976 Майапур)

Поэтому, отвергнув плоды кармы и  $\partial ж \tilde{n} \bar{a} н b$ , Прахлада Мах $\bar{a}$ радж молил Господа только об одном – позволить ему стать слугой Его слуги.

(Шрймад-Бхагаватам 5.24.25)

Мы видим здесь, что Прахлада Махарадж изображается как чистый преданный, действительно отвергнувший плоды *джйаны*.

#### Отступление - 2

Н.М. утверждает, что Адвайта Āчāрйа (один из спутников Ш́рӣ Чаитанйи Махāпрабху) был неспособен дать людям *Враджа-Бхакти* (чистую преданность Кршӊе).

Шрй Адвайта Āчāрйа – Он часть части Кршны. Будучи так далек, ОН может проповедовать с помощью *киртана*, но Он не может дать *Враджа-Бхакти*. Никогда. Он не имеет для этого квалификации. Только Кршна может делать это.

(Нараяна Махарадж 31.05.2000 Лос-Анжелес Калифорния)

Каким контрастом выглядит это высказывание относительно «Ш́рӣ Чаитанйа-чаритамрты», представленной Ш́рӣлой Прабхупадой:

Он, Адвайта Āчāрйа, дал освобождение всем живым существам, даровав им *Кршна-Бхакти* (чистую преданность Кршне). Он объяснил «Бхагавад-гӣту» и «Ш́рӣмад-Бхагаватам» в свете преданного служения.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмрта Āди-лӣлā 6.28 комментарий)

Таким образом, Н.М. снова противоречит указаниям, данным Шрйлой Прабхупадой, несмотря на то, что он довольно нескромно заявляет, что является его любимейшим "*шикша*-учеником". Есть и другие примеры противоречий.

Нараяна Махарадж утверждает, что Шрйла Прабхупада просил его руководить Его учениками.

Н.М. утверждал, что Ш́рӣла Прабхупада приказал ему давать наставления ученикам Ш́рӣлы Прабхупады:

Он приказал мне – помоги Моим ученикам. Вы можете послушать эту кассету, Он там говорил на бенгали, чтобы остальные не поняли.

(Нараяна Махарадж, апрель 2001 года, остров Солт Спринг Канада)

Это утверждение основывается на словах Ш́рӣлы Прабхупады: «Дайте им свои милостивые наставления по этому вопросу», обращенные к Н.М. во время их разговора на бенгали, примерно в октябре-ноябре 1977 года.

Тем не менее, как мы увидим, прочитав полный перевод этого разговора, предоставленный последователями Н.М., Шрйла Прабхупада ничего подобного не говорил. Читая относящуюся к делу часть разговора, пожалуйста, обратите особое внимание: 1) К кому относится слово "им" в приведенном выше предложении; 2) Что это за "вопрос", по которому Шрйла Прабхупада просил Н.М. дать наставления; и 3) "Когда" должны были быть эти наставления даны.

**Ш́рӣла Прабхупада:** Есть ли кто из моих духовных братьев сейчас во Врндаване?

**н.м.:** Да.

**Шрйла Прабхупада:** Кто?

**H.M.:** Ван Махараджа должен быть здесь, и ещё Индупати прабху из Чаитанйа Гаўдййа-матха.

**Шрила Прабхупада:** Кто-нибудь ещё?

**Н.М.:** Индупати, он часто приезжает сюда. Бхактичару Свами – из Матха Мадхавы.

Н.М.: Да, никого больше.

**Ш́рӣла Прабхупада:** Пожалуйста, позовите их обоих. Ван Махараджу и его, Нараяна Махарадж. Хорошо.

**Ш́рйла Прабхупа̀да:** Это опровержение аргументов встречаются иногда.

**H.M.:** Это не имеет большого значения в такой важной миссии по всему миру. Что-либо незначительное здесь или там не имеет последствий. Вы совершили эту замечательную проповедническую работу на благо всего мира. Здесь не было личного интереса.

- Вы делали всё, как преданное служение Кршне на благо всех людей в целом.
- **Ш́рӣла Прабхупада:** Всё это благодаря вашим благословениям.
- **H.M.:** Вы сделали замечательное дело; необходимо позаботиться об этой миссии и сохранить её, и следить за тем, чтобы ею умело руководили.
- **Шрйла Прабхупада:** Дайте им свои милостивые наставления по этому вопросу. Я не в состоянии говорить.

После того, как мы рассмотрели это предложение в контексте, эти три аспекта стали совершенно ясными:

1) Слово "им" относится к духовным братьям Шрйлы Прабхупады, которые должны были вскоре придти. А не к ученикам Шрйлы Прабхупады, как это пытается представить Н.М. ученикам Шрйлы Прабхупады.

Слово "им" дважды встречается в беседе, и это не имеет никакого отношения, и в обоих случаях это относится к духовным братьям Шрйлы Прабхупады: Индупати и Ван Махараджу.

- 2) "Вопрос", по которому Шрйла Прабхупада просил Н.М. дать наставления его духовным братьям, касался извинения перед ними за возможно допущенные в процессе проповеднической деятельности "опровержения аргументов".
- 3) И "Когда" же следует давать эти наставления? Здесь и потом. Сразу после того, как Шрйла Прабхупада попросил Н.М. дать наставления, он произнес: «Я не в состоянии говорить». Вот почему он просит Н.М. объяснить эти вопросы его духовным братьям, когда они приедут.

Итак, совершенно ясно, что для подтверждения того, что он является истинным преемником Шрйлы Прабхупады, Н.М. допустил это ложное утверждение.

Из вышесказанного можно сделать вывод, что Н.М. умышленно вводит в заблуждение непосвященных учеников в суть этого разговора. Он ничем не отличается от этих 80 "ЖИВЫХ *гуру*" ISKCON, не брез-

гующих любыми уловками, лишь бы убедить своих последователей в своей мнимой истине.

ୢ୷ୄୣୄ୷

Здесь заканчивается статья о Нараяне Махарадже из журнала «Обратно к Прабхупа̄де» выпуск №5, осень 2004 года.

Н.М. пытается прибрать к рукам имя Прабхупады, Его честь, славу, и наследие; тем самым причинить вред Миссии Движения сознания Кршны – колыбели Мировой Духовной Революции.

Нараяна Махарадж и *гуру* ISKCON дуют в одну дудку, но каждый хочет извлечь из неё свой МОТИВ.

Каждый, кто выступает против Верховной Личности Бога и Его преданных, называется демоном.

(Шрймад-Бхагаватам 9.5.6 комментарий)

Шрйла Прабхупада говорит:

Шикша-гуру, который даёт наставления, противоречащие наставлениям духовного учителя, не является истинным шикша-гуру. Это демон... Шикша-гуру не может давать наставления, противоречащие наставлениям дікша-гуру. Это не шикша-гуру. Это негодяй.

(лекция по «Бхагавад-гите» 04.07.1974 Гонконг)

Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада – Джагад-гуру, то есть гуру для всего мира.

В «Мундака Упанишад» говорится:

тад-виджнанартхам са гурум эвабхигаччхет самит-паних шротрийам брахма-ништхам

Чтобы постичь трансцендентальную науку, необходимо обратиться к истинному (bona fide) духовному учителю, принадлежащему к цепи ученической преемственности, который утвердился в Абсолютной Истине.

Итак, в этом стихе предписывается следующее: чтобы воспринять трансцендентальное знание, человек должен обратиться к гуру. Следовательно, если Абсолютная Истина одна, относительно чего, мы полагаем, нет двух мнений, не может быть также и двух гуру. Āчāрйадева, для выражения нашего смиренного почтения которому мы сегодня собрались, не является гуру сектантской общины или одним из многих противоречащих друг другу толкователей истины. Напротив, Он – Джагад-гуру, то есть гуру для всех нас; единственное различие в том, что одни повинуются Ему добровольно, а другие не делают этого прямо.

(Наука самоосознания, глава 2)

В этой главе Шрйла Прабхупада очень хорошо раскрывает значение и необходимость принятия **истинного** *гуру* и подчеркивает, что **истинный** *гуру* ОДИН. Причина нашего недопонимания этого важного аспекта в том, что мы обращаемся к нашему *Āчарйадеве* Шрйле Прабхупаде не напрямую, а через посредников *псевдо-гуру*, или тех, кто зачисляет себя в ранг "Джагад-гуру". Поэтому нам очень трудно понять философию, изложенную в Его книгах, вследствие чего мы становимся жертвой обмана.

Шрйла Прабхупада говорит:

Если вы ищете дешёвого *гуру*, или хотите быть обманутым, то вы встретите многих *гуру*-обманщиков, если же вы искренни, то придёте к искреннему *гуру*.

(Наука самоосознания, глава 2)

Ещё со времен Шрйлы Прабхупады враждебно настроенные последователи самозванных *āчāрйев* из *Гаўдūйа-маṃхов* чинят препятствие нашему Обществу. Они ослушались своего духовного учителя, а теперь оказывают негативное влияние на преданных ISKCON. Своей проповедью они умаляют и принижают истинное положение Шрйлы Прабхупады.

Высказывания Шрйлы Прабхупады о Своих духовных братьях:

Мой Гуру Махарадж обычно говорил:

прана артхе йанра шай хетту прачара

«Молиться может только живой, мёртвый не может молиться».

Поэтому дорожите жизнью и не будьте как мёртвые, не имеющие жизни, как все мои духовные братья. Они мертвы. И потому они завидуют моей деятельности. У них жизни нет. Если вы хотите лёгкой жизни – постояли перед божеством и можно ложиться спать – то движение будет обречено.

(утренняя прогулка 13.07.1974 Лос-Анжелес)

Вот что думал о некоторых из таких "*āчāpйax*" Сам Ш́рӣла Прабхупāда:

Бхакти Вилас Тиртха очень враждебно относится к нашему обществу, и у него нет ясного понимания преданного служения. Он – осквернен.

(письмо Шукадеве 14.11.1973)

Что касается Бхакти Пури, Тиртхи Махараджа, то они мои духовные братья и им следует оказывать почтение, но вы не должны иметь каких-либо близких контактов с ними, так как они пошли против указаний моего Гуру Махараджа.

(письмо Прадьюмне 17.2.1968)

В свои последние дни жизни мой *Гуру* Махараджа был очень недоволен. В действительности, он покинул этот мир прежде времени. Увидев, что Его окружают одни неофиты, он попросил своих учеников организовать сильный управляющий орган для проповеди культа Чаитанйи Махапрабху. Он никогда не рекомендовал кого-либо на роль *ачарйи Гаўдййа-матха*. Если бы *Гуру* Махарадж видел кого-то, кто был бы способен в то время стать *ачарйей*, Он бы упомянул об этом. Но на Шридхаре Махарадже лежит ответственность за нарушение этого указания *Гуру* Махараджа: Шридхара Махарадж и другие, которых сейчас уже нет в живых, без всяких на то оснований решили (сразу после ухода Бхактисиддханта Сарасватй), что

в Гаўдайа-матхе должен быть ачарйа. Поэтому Шридхара Махарадж и двое его единомышленников, не имея соответствующего указания Гуру Махараджи, выбрали одного ачарйу, – и эта затея окончилась неудачей. [...] На самом деле ни один из моих духовных братьев не обладает качествами, необходимыми для того, чтобы стать ачарйей.

(письмо Рупануге 28.04.1974)

Когда что-либо подчёркивается трижды, – это значит всё, окончательно.

(лекция по «Бхагавад-гӣте» 27.11.1968 Лос-Анджелес)

Наши "гуру" ISKCON совершили, мягко говоря, такой же "проступок", как в своё время лидеры Гаўдййа-матхов. Они пошли против
указания нашего Āчāрйи Шрйлы Прабхупады и занимают такое же
незаконное положение дйкша-гуру. Этот дуэт можно сравнить с поддельной монетой. С одной стороны поддельной монеты – самозванные гуру Гаўдййа-матхов, а с другой стороны этой монеты – самозванные гуру ISKCON. Ни один из этих духовных учителей, исполняющих роль дйкша-гуру, не является представителем Кршны. Пойти
против указаний ачарйи равносильно тому, что пойти против Бога.
Это безумие. Как они могут привести своих учеников назад к Богу,
если дорога в Духовный Мир для них в этой жизни закрыта!

Ш́рӣла Прабхупа̄да дает хорошее описание последствий деятельности подобного рода духовных учителей:

Демонстрируя фальшивые религиозные чувства, они заняты показным преданным служением и в то же время совершают различные аморальные поступки. При этом они считаются духовными учителями и ревнителями веры. Такие нарушители религиозных принципов не признают авторитет **āчāрйев**, **святых учителей** в цепи ученической преемственности. Вводя людей в заблуждение, они провозглашают себя так называемыми *āчāрйами*, хотя сами даже не следуют принципам *āчāрйев*.

Эти негодяи – самые опасные элементы в человеческом обществе, и из-за отсутствия религиозного правительства

им не грозит наказание со стороны государства. Однако, им не удастся обойти закон Всевышнего, который провозглашает в «Бхагавад-гūте» 16.19-20, что завистливые демоны в облике религиозных проповедников будут брошены в темнейшие районы ада. В «Шрй Йшопанишад» подтверждается, что завершив свою деятельность в роли духовных учителей, которой они занимаются только ради чувственного удовлетворения, эти так называемые духовные лидеры попадают в самые отвратительные области Вселенной.

### (Шрй Йшопанишад мантра 12 комментарий)

В этом комментарии Шрйла Прабхупада категорично осуждает псевдо-религиозных деятелей, проповедующих имперсонализм и поклонение полубогам. Далее, в комментарии Шрйла Прабхупада описывает их качества, действия и их последствия. Наши неуполномоченные гуру, хоть и проповедуют Кршну, но тем не менее, их качества и действия в точности соответствуют этому описанию. Они также заняты мотивированным преданным служением, совершают аморальные поступки, нарушают религиозные принципы. Они также не признают авторитет āчāрйи, стоящего в цепи ученической преемственности и вводят в заблуждение преданных, провозглашая себя dūкшā-гуру, не имея на то благословения свыше.

Чтобы принимать учеников, *дікша-гуру* должен быть **Маха-бхагаватой** (наивысшая стадия осознания Бога) и быть специально **уполномоченным** своим духовным учителем. Шрйла Прабхупада всегда строго осуждал присвоение себе статуса *гуру* теми, кто не имеет должных качеств и полномочий для этого.

Приводим **единственный** отрывок из книг Ш́рӣлы Прабхупа̄ды, где термин "дӣкша̄" (дӣкшштаҳ) связан с необходимой квалификацией:

маха-бхагавата- шрештхо брахмано вай гурур нрнам сарвешам эва локанам асау пуджйо йатха харих маха-кула-прасуто 'пи сарва-йаджнешу дикшитах сахасра-шакхадхйайй ча на гурух сйад авайшнавах «Гуру должен утвердиться на высшей платформе пре-

данного служения. Есть три класса преданных и необходимо принять прибежище у гуру высшего класса.

Когда он достигает высшего положения махабхагавата, его принимают как гуру и поклоняются Ему, точно как Хари – личности Бога. Только такая личность достойна занять положение гуру».

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лӣла 24.330 комментарий)

Шрйла Прабхупада также говорит, что прежде чем действовать в качестве *дікша-гуру*, помимо квалификации необходимо получить особые полномочия от предыдущего *дічарйи*:

В целом ты, наверное, знаешь, что он (Бон Махараджа) – не освобождённая душа и поэтому он никого не может инициировать в сознание Кршны. Для этого требуется особое благословение от высших авторитетов.

(письмо Джанардане 26.04.1968)

Следует получить посвящение от истинного духовного учителя, принадлежащего к цепи ученической преемственности, и получившего соответствующее полномочия от своего духовного учителя. Это называется «дйкша-видхана».

(Шрймад-Бхагаватам 4.8.54 комментарий)

Приходится только удивляться, насколько велико желание живого существа наслаждаться в этом материальном мире. Все хотят занять положение Бога. Но, увы! **Это место уже занято.** 

Гуру один, так как принадлежит к цепи ученической преемственности.

(Наука самоосознания, глава 2)

...если каждый будет инициировать, то результат будет противоположный. До тех пор, пока это продолжается, будет только неудача.

#### (Phalgun Krishnam Pancami, стих 23)

Шикша-гуру – также является духовным учителем; их могут быть сотни и тысячи. Но  $Д\bar{u}$ кш $\bar{a}$ -гуру – ОДИН. Призыв Господа Чаитанйи был: "амара агьяя гуру хана" – стать шикша-гуру, но не  $d\bar{u}$ кш $\bar{a}$ .

### Обязанность дікша-гуру – вернуть предавшихся Ему обусловленных душ обратно назад к Богу.

Все, кто пытаются по собственной прихоти занять положение  $d\bar{u}kud\bar{a}$ -гуру, находятся в иллюзии относительно своего истинного положения. Это последняя ловушка майи. Наше положение — положение слуги, а не Господина. Если преданный идёт против указаний  $\bar{a}$ -ч $\bar{a}$ рйи, он лишает себя возможности вернуться в духовный мир.

Мы не способны своим материальным умом до конца осознать безграничное Величие Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады. Его приход на эту планету уникален и неповторим. В этом мире нет более великой личности или равного Ему. Такая личность приходит в материальный мир один раз в тысячи *Кали-юг*. И мало кто знает, кем в действительности является Шрйла Прабхупада. Когда его ученики спросили: «Шрйла Прабхупада, кто ты?» Он ответил: «Если я вам скажу, вы не поверите!»

Его Миссия является продолжением игр Господа Чаитанйи Махапрабху. Истинное предназначение явления Шрйлы Прабхупады – осуществить желание и предсказание Господа Чаитанйи Махапрабху. «В каждом городе и в каждой деревне будут воспевать святое имя Господа». Для этого Шрйла Прабхупада основал Всемирное Движение ISKCON, во главе которого Он будет истинным духовным учителем на протяжении десяти тысяч лет. Его Миссия – сделать весь мир сознающим Кршну и вернуть предавшихся Ему обусловленных душ назад, обратно к Богу. И никто не сможет помешать этой Великой Миссии – САНКИРТАНЫ, начатой Господом Чаитанйей.

Только Господь Чаитанйа может занять моё место. Он позаботится об этом движении.

(беседа 02.11.1977)

### Шрйла Прабхупада говорит:

Ценность движения санкиртаны огромна, потому что любой человек, – будь он шудра, вайшья, млеччха, явана или кто-то ещё, – непременно достигнет в жизни успеха, если будет общаться с чистым преданным, следовать Его наставлениям и служить Ему. Это и есть бхакти.

(Шрймад-Бхагаватам 7.15.73 комментарий)

Наша с вами задача как преданных и последователей Шрйлы Прабхупады – помогать Ему в осуществлении Его миссии, неукоснительно выполняя все наставления и указания нашего Āча̄рйи, предаться и принять каждое Его слово как истину. Участие в этой миссии для нас – огромная Милость, и мы не должны её упускать, иначе мы рискуем оказаться за бортом этого великого корабля – ВАЙКУНТХИ.

В искусстве интерпретировать философию Шрйлы Прабхупады самозванные āчāрйи Гаўдййа-маṃхов значительно превосходят неуполномоченных гуру ISKCON. Именно по этой причине в последние годы среди преданных ISKCON произошла тенденция бурного перехода в Гаўдййа-маṃхи в надежде на то, что там они смогут обрести истинного духовного учителя. Лидеры самозванных āчāрйев из Гаўдййа-маṃхов не способны создавать своих хороших преданных и занимаются лишь тем, что переманивают к себе в ученики уже состоявшихся преданных. На самом деле все, кто привлекаются к движению сознания Кршны через книги Шрйлы Прабхупады, являются учениками Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады, а те, кто присваивает таких учеников себе, кем бы они не были и какое бы положение в обществе они не занимали, – являются, мягко говоря, обманщиками.

Многие преданные, к сожалению, смотрят на духовное положение личности, только по его внешним признакам, и на этом же основании переходят в другие *Матхи* в поисках *гуру*.

Приведём пример из «Шрймад-Бхагаватам»:

Духовное положение личности будет устанавливаться только согласно внешним признакам, и на той же самой основе люди будут переходить из одного духовного уклада в другой. [...] И тот, кто очень ловок в жонглировании

словами, будет считаться сведущим учёным.

(Шрймад-Бхагаватам 12.2.4)

По прошествии времени большинство преданных, перешедших в Гаўдūйа-маṃхи, пожинают плоды разочарования. Приведём пример одного преданного, с которым у нас состоялась беседа. Это Бхактиведанта Раддханти Махарадж, бывший Ананта-шая дас. Он сказал: «Я всегда помнил о Шрӣле Прабхупа̄де, читал Ему пранаму, поклонялся и даже проводил Ему пуджу». Вот и пролилась на него милость Шрӣлы Прабхупа̄ды в качестве разумного вдохновения. Он вернулся в ISKCON, хотя и под "крылышко" GBC, но, тем не менее, это уже первый шаг назад к Прабхупа̄де. Будем надеяться, что это послужит хорошим примером для его собратьев из Гаўдūйа-матхов...

Настанет время, когда лидеры всех  $\Gamma$ аўд $\bar{u}$ йа-ма $\bar{m}$ хов примут Шр $\bar{u}$ лу Прабхуп $\bar{a}$ ду как Величайшего  $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ у — Истинного духовного учителя, стоящего в цепи истинной ученической преемственности и ВО-ЛЬЮТСЯ в это Всемирное Движение ISKCON!

В *Гаўдūйа-сампрадайе* **истинный** *гуру* ОДИН – Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада, а все остальные занимают, попросту говоря, положение неавторитетных *гуру*, которые никогда и никого не приводили назад обратно к Богу.

Дорогие преданные, пожалуйста, не тратьте на этих бесполезных *гуру* свою драгоценную человеческую жизнь. Давайте же сбросим пелену иллюзии со своих доверчивых и наивных глаз, и мы увидим истинный путь, ведущий в духовный мир.

Шрйла Прабхупада говорит:

Махаджана – ОДИН, и прямая дорога в трансцендентальный мир тоже одна.

(Наука самоосознания, глава 2)

Мы искренне молим Господа Кршну и Шрйлу Прабхупаду, чтобы их Милость снизошла в ваши добрые сердца. Только сплотившись, все вместе, мы сможем положить конец большому обману неуполномоченных *гуру* ISKCON, идущих путём обмана, насилия и запретов.

**Ш**рӣла Прабхупада говорит:

Кршӊа и Общество Кршӊы не отличны друг от друга. Заботясь об Обществе Кршӊы, преданный никогда не забудет о Кршӊе.

(Диалектический спиритуализм)

Поэтому, чем ближе и сплочённей станем мы, как единая семья, тем легче нам будет приблизиться к Кршӊе.

Мы обращаемся ко всем преданным ISKCON, а также к преданным Гаўдййа-маṃхов и ко всем искренним душам, в жизни которых Шрйла Прабхупада занимает особое место. Пожалуйста, постарайтесь понять, что эта очень важная трансцендентная и весьма актуальная тема направлена лишь на одну цель, – восстановить изначальное положение Шрйлы Прабхупады как единственного Дйкша-гуру и высшего авторитета для всего Международного Общества для Осознания Кршны, тем самым помочь всем преданным вернуться назад к лотосным стопам Шрйлы Прабхупады. Без предания себя Шрйле Прабхупаде у нас нет никаких шансов, следуя за неуполномоченными гуру, достигнуть высшего совершенства — вернуться домой, обратно к Богу. Оно может быть достигнуто только по милости Шрйлы Прабхупады и Шрй Кршны.

Если мы возвратимся назад, к лотосным стопам Ш́рӣлы Прабхупады, наша духовная жизнь обретёт истинный смысл. Все мы братья и сёстры одной большой семьи. У нас один Бог – КРИШНА и ОДИН истинный духовный учитель – Основатель- $\bar{A}$  ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ a Международного Общества для Осознания Кршны Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхуп $\bar{a}$ дa.



### 2.5 Интервью с **Шр**й Баннанджем Говиндачарьей

В декабре 1998 года Видван Гауранга Дас прислал рапорт, рассказывающий о его встрече в Бангалоре с двумя возвышенными Ваишнавами. Один из них — Видьявачаспати Шрй Баннадже Говиндачарья (учёный), признанный знатоком шастр, принадлежащий к Мадхвасампрадайе. Когда преданные ISKCON в Бангалоре показали этот рапорт Шрй Баннандже Говиндачарье, он сказал, что рапорт был односторонним и неполным отражением его точки зрения. Преданные продолжили с ним дискуссию, которая была записана. Позже это интервью было распечатано и привезено обратно ему, что бы он сам лично удостоверился в том, что мы истинно отражаем его точку зрения. Тот самый диалог представляется вашему вниманию.

Магнитофонная запись интервью с Ш́р $\bar{u}$  Баннанджем Говиндачарьей ( $\partial$ *алее* – UI.Б.Г.).

Ш.Б.Г.: Значение дікшы – это через мантру давать адхикару, веру, или какую-либо другую систему. Кто может давать инициацию? В действительности, если я хочу кого-либо инициировать в гайатри, я должен быть реализованной личностью. Гайатрисакшаткара – это первое требование для дикша-гуру. Сиддхи или совершенство. Мантра-сиддхи. Иначе, в соответствии с шастрами, он не может давать дакша-мантру другим. В этом и заключается проблема, когда мы помещаем свою веру в рамки института. Мы должны смотреть всем этим проблемам в лицо. Потому что, когда ты помещаешь веру в рамки какого-то общественного института - тогда появляются все общественные и организационные проблемы, и они будут приходить. В действительности, в соответствии с шастрами, ни один из этих Свами не может инициировать. Ни один Свами, если конечно он не достиг сакшадкара или сиддха-мантры, не может инициировать. Так было бы правильнее сказать. Если он не имеет необходимой силы, чтобы поднять шишью на должный уровень, то такое продвижение – инициация – становится просто механической процедурой, которая ничего не значит. Если я хочу инициировать, я должен быть в состоянии поднять тебя до этого уровня, а тебе необходимо быть способным медитировать на эту мантру, и такую способность ты должен получить. Инициация – это не простая механическая процедура. Это трансформация духовной силы и силы мантры. А как личность, которая не имеет духовной силы, может передавать её шишье? Занимаемый пост и общественные влияния не могут этого заменить. Инициация – нечто совсем другое.

- Преданный ISKCON: Тот факт, что 11 ритвиков на основании того, что Прабхупады нет на планете, прекратили свои обязанности быть ритвиками это правильно или нет? Мы говорим им: «У вас, что нет ясного приказа? Что, приказ āчāрйи требует становиться дūкшā-гуру? Шрйла Прабхупада установил систему, а вы останавливаете приказ āчāрйи». Они не могут подтвердить этого. Так они правы в своих действиях или нет?
- Ш.Б.Г.: Нет... что они заявляют, что они больше не ритвики?
- **Преданный ISKCON:** Они говорят, что больше не являются *ритви-ками*. Они настоящие *гуру*. Как я уже говорил вам Шрйла Прабхупада определял это как очень серьезную вещь. Очень важную вещь.
- Ш.Б.Г.: Да. Понятно, поэтому я и сказал, что это конфликт между организационной структурой и духовной практикой. Когда духовная практика помещается в пределы какой-либо конституционной системы, тогда общество имеет определенные проблемы. Это полностью остается за... вы правы. Нет никакого письма или какой-либо резолюции, приказов. В общественном учреждении всё может быть изменено. Существует управляющий орган и большинством голосов они могут выбирать и выпускать резолюции. Они могут менять любые вещи. Согласно правилам и регуляциям. Но только в соответствии с правилами и регуляциями этого общества. Вот почему я сказал, что касается религиозной или духовной роли дйкшы, наделению дйкшей согласно шастрам, давать дйкшу другим может только личность сиддха-пуруша. Иначе говоря которая имеет сиддхи. Это не механическая вещь.
- **Преданный ISKCON:** У них есть ещё один аргумент дескать, это не нормально, а естественно то, что согласно традиции, сын

- становится отцом. И поэтому, совершенно очевидно, что ученик становится *гуру*. Это тоже естественно. Поэтому мы и стали *гуру*. А если мы следуем *ритвик-системе*, то мы останавливаем этот принцип, так как ничего подобного нет ни в традиции, ни в *сампрадайе*. Что, следовать приказу *āчāрйи* это действительно *апасампрадайа*?
- **Ш.Б.Г.:** Означает ли, что это является апасампрадайей. Здесь, в других сампрадайах, особенно в Вашшнава-сампрадайе или в Мадхва-маттах, дйкша-мантра должна передаваться живым гуру. Это традиция. Строго говоря, даже здесь, когда Свами дает мантру или упадешу ученику, внутренняя концепция заключается в том, что живой гуру это не настоящий гуру. Мадхвачарйа присутствует в его теле, и через дух живого гуру идет изначальный дух Мадхвачарйи. Вот как действует изначальный дух живого гуру. Такая концепция существует. Но живой дйкша-гуру должен быть в традиции. Это существует. Вот почему они говорят апасампрадайа. Это прослеживается во всех других сампрадайах, где дйкша швекара принимается от живого гуру. Это практикуется даже в Мадхва-матте.
- Преданный ISKCON: Поэтому Прабхупада назначил ритвиков осуществлять внешние аспекты дікшы, такие как передача малы, наделение духовным именем и т. д. И это всё должно делаться через живых ритвиков. Для этого и существуют ритвики. Роли распределены так, что реальный аспект дікшы как передача трансцендентного знания, принятие ответственности за ученика и его освобождение продолжается выполняться Шрйлой Прабхупадой. В таком ракурсе это является апасампрадайей?
- **Ш.Б.Г.:** Нет, мы не можем так сказать. Потому как, что такое *сам-прадайа*? *Сампрадайа* это опять устройство, духовное общество. И ей столетиями следуют *шишьи*. Поэтому любая система, которую практикуют более ста лет, становится *сампрадайей*!
- **Преданный ISKCON:** В настоящем мы не имеем такого  $\bar{a}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ и, который бы в прошлом организовал международное общество...
- **Ш.Б.Г.:** Да. Вот почему я сказал вам: *сампрадайа* также означает, что это духовное устройство, которое не должно идти против духа ведического учения. Это всё.

- **Преданный ISKCON:** Поэтому и есть эта *ритвик-система*, где *мала*, имя и т. д. принимаются от живых ритвиков, а Прабхупада считается *дікша-гуру*. Если продолжать этот процесс, будет ли это нарушением каких-либо ведических *шастр*?
- **Ш.Б.Г.:** Например, это можно сделать таким образом: Каждый должен принимать *дікшу* перед *виграхой* Прабхупады.
- **Преданный ISKCON:** Мурти Прабхупады есть во всех храмах ISKCON.
- **Ш.Б.Г.:** У вас есть Храм Прабхупады, никто, кроме самого Прабхупады не может давать дакшу. И эти люди дают имя и малу. Дакша должна быть в присутствии виграхи Прабхупады. Так будет лучше. Так было бы лучше. Не будет проблемы. Просто, чтобы избежать проблем, видя, как много гуру оставляют питу (положение святых 'the sacred seat'), падают. Просто, чтобы избежать всего этого, вы принимаете инициацию перед виграхой Прабхупады.
- **Преданный ISKCON:** В действительности, мы не говорим, что это следует практиковать как реакцию на падение *гуру*. Даже если *гуру* не падают, мы говорим что этой системе необходимо следовать, так как это приказ *āчāpйu*.
- **Ш.Б.Г.:** Да. Я просто сказал этого также можно избежать. Да, это не единственная причина, потому что, в действительности, это моё представление. Люди меня спрашивают, кто твой гуру. Меня учили многие свамиджи. Я не был посвящен в саннйасу. Это другое. Люди меня спрашивают: «Ты такой выдающийся учёный, кто твой гуру?» Тогда я обычно говорю: «Мадхвачарйа мой гуру, никто более». Никого более я не принимаю, как своего непосредственного гуру. Даже сейчас, если я имею какое-либо сомнение, я ставлю вопрос перед Мадхвачарйей, и он должен прислать сообщение, ответ в мой ум. Принятие инициации от мула гуру практика очень существенная. Отводя этим людям роль инструментов, обеспечивающих то и это, что в общем-то всегда и требуется.
- **Преданный ISKCON:** На это мы говорим, что мы будем почитать их и...

- **Ш.Б.Г.:** Насколько я могу видеть это было бы очень мощной, очень хорошей системой, где не будет никакого спора и всех этих проблем.
- **Преданный ISKCON:** Не остановит ли это *парампару*? Они говорят, что это остановит *парампару*.
- **Ш.Б.Г.:** Почему? Принятие инициации от *мула гуру* и следование *парампаре*. Как это можно остановить?
- **Преданный ISKCON:** Это одно из их возражений. Дескать, ты не можешь принять *дікшу* от ушедшего *дічдрйи* так как это означает прекращение *парампары*. Кто тогда будет продолжать *парампару*? Вот, что они спрашивают.
- **Ш.Б.Г.:** Смотря что означает *гуру-парампара*. Сейчас, вот здесь, Мадхвачāрйā (указывает на ученическую преемственность, перечисленную в «Бхагавад-гūте Как Она Есть»), а потом этот Свами и его Свами, как и все остальные 31 Свами, там есть. Поэтому такая *парампара* там будет. Каждый является учеником *Гуру* Прабхупāды. Прабхупāда и его ученик, его ученик такой *парампары* не будет. Всё в порядке.
- **Преданный ISKCON:** Вот что сказал Педжавар Свами: «*Пита парампары* (преемственности места, главы духовного общества) не будет. Но *упадеша парампара* будет продолжаться...»
- **Ш.Б.Г.:** В этом нет никакой проблемы. В практике *Мадхва-маттов* это существует, потому что *гуру* инициирует ученика. Когда такой традиции нет Сам Прабхупада является инициирующим, или *дакша-гуру*, и тогда *матха-парампары* от Него не будет.
- **Преданный ISKCON:** А не остановит ли это *парампару*?
- **Ш.Б.Г.:** Нет, ни коим образом. Нет вопроса об остановке. *Парампара* не остановится. Всё это лишь в обществе. Старшие и младшие Свами, кто-то должен стать Президентом, так и это. Все эти проблемы будут возникать. Проблемы менеджмента и общественные проблемы там могут быть, но в духовной практике их нет. Здесь есть два аспекта. Один это внешний, общественные проблемы и проблемы менеджмента. Когда ты создаешь общество, должен быть какой-то устав, какой-то менеджмент...

- **Преданный ISKCON:** Прабхупада сказал, что GBC является основным авторитетом в вопросах менеджмента...
- Ш.Б.Г.: И это не следует путать с духовной практикой. Это другое.
- **Преданный ISKCON:** Сейчас они выдают это за принцип, они цитируют много мест, где Прабхупада выражал Свое желание: «Я хочу, чтобы все мои ученики стали *гуру*».
- **Ш.Б.Г.:** Любой может быть *гуру*. Он может учить массы *Вашинавасиддханте*, и он может стать *гуру*. Стать *гуру*... Передача *дйкшы* не единственный способ стать *гуру*. Если я хочу стать *гуру*, я должен учить своих учеников, тогда я *гуру*. У меня есть ученики. Они выражают мне почтение. Они говорят: «Он мой *гуру*. Он учил меня этой *омкаре*». Это всё. Без знания... Квалификация *гуру* должна придти через знание и практику... Я имею в виду *тапасью*. Этого нельзя требовать.
- **Преданный ISKCON:** Другими словами ты всегда можешь быть *шикша-гуру*.
- **Ш.Б.Г.:** Я могу учить других. Но *дікша-гуру*... хорошо, до тех пор, пока у меня нет этой силы, я не могу давать *дікшу* другим. Поэтому, опять же как я могу заявлять, что имею эту силу? «У тебя нет этой способности. Я дам тебе эту способность...» Это снова полемика и ей нет конца.
- **Преданный ISKCON:** В соответствии с *Мадхва сиддхантой*, может ли *маха̄-бха̄гавата* пасть? *Уттама-адхикари маха̄-бха̄гавата*?
- Ш.Б.Г.: Это не уместный вопрос. Потому что, если он маха-бхагавата он не может пасть. Если он падает он не маха-бхагавата. Какое определение маха-бхагаваты? Сначала мы должны знать это. Согласно «Бхагавата Пуране» личность, которая практиковала Ваишнавскую систему в соответствии с Маха «Шрймад-Бхагаватам» и достигла определенного уровня тогда он маха-бхагавата. Он не может опуститься или упасть. Но иногда такое случается, даже реализованные души имеют прарабха-карму. Об этом также говорится. Даже такие реализованные души, которые видели Нарайану лицом к лицу, глаза в глаза. Существует Вишну сакшад-карма. Из-за прарабха-кармы,

даже имея реализацию, некоторые люди могут падать. В писаниях есть примеры. В общем, *маха̄-бха̄гавата* не может пасть. Это очень редкие примеры, выбивающие из-под ног почву. Их можно оставить. Это просто ради аргумента.

- **Преданный ISKCON:** Вы согласны с тем, что он может стать *гуру* только по приказу своего *гуру*? Или он просто становится *гуру*, дающим *дікшу*? Прабхупада говорит: «Правило таково, что необходимо получить приказ продолжать *парампару*». Что вы скажете?
- Ш.Б.Г.: Передача инициации через гуру-парампару существует в практике очень многих систем. В системе Мадхавы, Шанкары и Рамануджи это существует. Сейчас во всех системах личность, которая получила полномочия давать инициацию, приходит в пита-парампаре (положение главы религиозного общества). Кто бы ни пришел через питу - он уполномочен инициировать. Такая традиция существует сейчас. И в действительности, это просто система менеджмента, - административная система, существующая просто для разрешения административной проблемы. Они выбрали этот метод. Строго говоря, в духовном смысле, инициировать может любой, кто является сиддхапурушей, даже если он не имеет титула гуру. Но традицией это не принимается. Если я мантра-сиддха – мне не нужна санкция от моего гуру или какой-либо традиции. Я могу инициировать кого угодно. Так гласят шастры. Существуют две вещи: общественные системы требуют, что бы только пита-адхипати гуру (личность, возглавляющая питу) инициировал. Как, например системы в Мадхва-маттах. Хотя, в действительности, только сиддха-пуруша может инициировать, и ему совсем не обязательно приходить через традиционный путь питы.

**Преданный ISKCON:** Но он должен быть уполномочен.

Ш.Б.Г.: Он уполномочен.

**Преданный ISKCON:** Если он *сиддха-пуруша* – он имеет полномочия автоматически.

**Ш.Б.Г.:** Да. Да. Это то, что я говорю. Если он не *сидда-пуруша*, даже если он находится в линии *питы*, – согласно *шастрам*, он

не имеет полномочий. Но настоящая система принимает его как гуру! Хотя, согласно шастрам, ему не обязательно приходить через питу. Если он сиддха-пуруша и реализованная личность, он может давать дйкшу любому. В традиции нет такой санкции, что его необходимо принимать как гуру. Единственное требование для гуру, дающего дйкшу, – я должен быть реализованной личностью, сиддха-пурушей той мантры, которую я вам даю. Если это Вишну-мантра – я должен быть сиддхой в этой Вишну-мантре или Нарайана-мантре, или какой-то ещё.

Это не только передача упадеша-мантры, это также принятие кого-либо в рамках определенной системы. Поэтому определенная система должна быть. Хотя это опять помещение «духовного» в какие-то общественные рамки. Своего рода система. Поэтому, какая бы традиция ни говорила, что следует принимать, – принимать его надо в этом ракурсе. Поэтому все другие сампрадайи понимают, что есть гуру-парампара пит и они имеют права давать дйкшу. Согласно шастрам, любой может давать мадру-дхарану. Я могу давать мадру моим детям. Но согласно системам сампрадай, действующим сегодня в маттах, это не принимается. Они говорят: «Только мы имеем полномочия. Только мы. Мы можем давать мадру-дхарану. И никто более...»

Некоторые наши Свами говорят: «Эти люди принадлежат к Уттаради-матту, эти принадлежат к Педжавару-матту...» и так далее. Снова разграничения. «И ты не можешь принять Вашинава дйкшу от каких-либо других Свами. Я твой мула видья гуру. Принимай дйкшу от меня». Сейчас это стало социальным правом. Духовность не имеет ничего общего с этим. Это опять сегодняшняя позиция маттов. Есть две вещи: одна – это социальный аспект принятия гуру в традиции, другая – это духовная практика.

- **Преданный ISKCON:** Это интересно. Мы понимаем, что духовную составляющую *дікшы* Шрйла Прабхупада оставил для себя.
- **Ш.Б.Г.:** Да, это то, о чем я говорю. Это надежно. Если мы принимаем Прабхупаду в качестве духовной *дікшы*. Если мы принимаем это, тогда столько проблем будет решено!

- Преданный ISKCON: Как говорят сами члены нашего GBC они согласны с тем, что не могут привести души назад к Кршне, только Прабхупада может это сделать, с этим они соглашаются. Единственная вещь, которую они не могут принять это отдать положение дакша-гуру Прабхупаде. Они говорят: «Да, конечно, сиддханта настолько ослабела сейчас из-за недостатка квалифицированных дакша-гуру, и даже каништха- или мадхама-адхикари могут стать гуру. А Прабхупада не может стать дакша-гуру. Его единственный недостаток в том, что Он не присутствует с нами физически.»
- Ш.Б.Г.: В других сампрадайах говорят, что только живой гуру может давать дйкшу. Следовательно, они провозглашают то-же самое. В других сампрадайах дйкша-гуру должен быть живым. Он не может давать дйкшу посредством своего духовного тела, не материального тела. Он обязательно должен быть в грубом материальном теле такая традиция есть. Это не является сиддхантой или апасиддхантой. Традиция это социальная система, не имеющая ничего общего с духовностью. Общество принимает это просто для того, чтобы иметь контроль над учениками из пита или мата. Свами должен иметь определенный контроль над учениками. Поэтому они приняли определенные права, они его копируют! Поэтому они хотят иметь определенный контроль над обществом. Это является социальной системой, которую принимают духовные жрецы. Философия и практика не имеет ничего общего с этим.
- **Преданный ISKCON:** Я не могу заявлять, что подхожу на роль истинного *гуру* я должен доказать это. Мы задаем им только два вопроса.
- **Ш.Б.Г.:** С духовной точки зрения вы правы. Но, что касается организационных проблем, если и существуют вещи, которые необходимо сделать, то это остается для вас. Я не знаю. Если есть какая-то социальная проблема она должна быть решена.
- **Преданный ISKCON:** Короче говоря: *ритвик-система* противоречит какой-либо ведической системе?
- **Ш.Б.Г.:** Она не является ведической, и также не ведической. Просто чтобы всё имело хорошее взаимодействие на международном

уровне. Сам Прабхупада создал эту систему, и он является окончательным авторитетом. Это никоим образом не противоречит проповеди Вед.

**Преданный ISKCON:** Поэтому Прабхупада может оставаться *дікша-гуру*, а эти люди могут действовать просто как *ритвики*?

**Ш.Б.Г.:** Это может быть так. В этой системе нет проблемы. Потому как это международное общество и, естественно, что все люди могут не быть знатоками *шастр* или *санскрита*. Но они могут быть ведущими менеджерами. Вот почему **необходимо принять Прабхупаду в качестве дйкша-гуру**. Очень существенно принять Его как *дйкша-гуру*, а их – как Его инструменты.

Когда мы, преданные ISKCON в Бангалоре, узнали, что Х.Г. Басугош прабху готовится провести конференцию между Мадхва и Шрй-Вашинава учёными для обсуждения вопросов, касающихся положения гуру, мы неистово сопротивлялись, так как не нашли подтверждения в книгах Прабхупады для такого рода семинаров. Мы считали, что доклады Басугоша прабху из-за их односторонней подачи сбивают преданных всего мира с толку. Однако, когда начались занятия, мы посчитали, что единственная польза от этого – узнать мнение этих учёных после того, как им будет объективно представлена вся информация в вопросе о гуру.

В одном из своих докладов посвященных Чакре (chakra), Х.Г. Видван Гауранга Дас писал об этих учёных следующее:

**Видьявачаспати Баннандже Говиндачар** – ученик Видьяманьи Тиртхи Свами, настоятеля *Палимара-Матха*. Он – знаменитый лектор и учёный, признанный всеми восемью главными *матхами*.

Учёный, преданный Мадхвы – Баннандже Говиндачар был награжден одним из восьми *Мадхва-матрхов* титулом "Видьявачаспати" (читайте интервью, присланное Говиндачаром).

**Шрй Шрй Рангаприя Свами Дешикачар** — один из виднейших современных представителей школы Шрй-Ваишнавизма. До принятия сана *саннйаси* Рангаприя Свами был преподавателем в Национальном институте (Бан-

галор). Крупный знаток санскрита. Среди его учеников – последователи школ *Шрū-смарта* и *Мадхва-Ваишнавизма*.

(К сведению читателей – эти двое вышеупомянутых учёных на конференцию, организованную Х.Г. Басугошем прабху, приглашены не были.)

Имеется краткое интервью с Рангаприей Свами:

- **Вопрос:** Согласно письму Ш́рӣлы Прабхупады от 9 июля 1977 года, если мы принимаем Ш́рӣлу Прабхупаду в качестве *дакшагуру*, а получаем инициацию от *ритвиков*, то соответствует ли эта система принципам *шастр*? Ваше Святейшество, какое ваше мнение?
- Рангаприя Свами: Мы не должны бояться, что из-за этой системы парампара может остановиться. Ритвики принадлежат этой парампаре. Новые ученики также принадлежат этой парампаре. Его книги будут представлять Его; Его numa ("peeta" = общество) будет представлять Его; Его sandals будут представлять Его; Его мурти будут представлять Его.
- **Вопрос:** Если мы спросим новых учеников, инициированных по этой системе: «Чьи вы ученики?», что им следует ответить?
- **Рангаприя Свами:** Им следует сказать: Ш́рӣла Прабхупада мой *гуру*! Другие *гуру* могут быть названы *ритвиками*, которым следует оказывать почтение, как старшим.
- **Вопрос:** Можно ли следовать этой системе до тех пор, пока существует ISKCON?

Рангаприя Свами: Да. Нет никаких проблем.

Копия письма для ISKCON 11.01.1999: Я ознакомился с жизнью и посланием Его Святейшества Шрйлы Прабхупады, а также с сообщением, содержащимся в письме от 9 июля 1977 года. Я также понял, что существуют некоторые разногласия среди учеников великого гуру, касающиеся позиций дакша-гуру и представителей ачарйи, называемых ритвик-ачарйями, которые дают дакшу, действуя в качестве заместителей настоящего ачарйи.

Даже Принц Бхарата исполнял обязанности правителя от име-

ни *падуков* (раdukas) Рамы. В этой связи, принимая во внимание дух Шрйлы Прабхупады, и продолжение данной Им великой традиции, мы рекомендуем продолжать следовать системе *ритвик-ачарйев*, согласно желанию Шрйлы Прабхупады. Система, установленная Шрйлой Прабхупадой, отводит ему роль Великого Йогина, и соответствует уникальному положению *ачарйи*. Ритвик-*ачарйа* продолжает линию Шрйлы Прабхупады, и ему следует оказывать почтение в соответствии с его заслугами. Но его не следует воспринимать как объект медитации и служения, а так же считать непогрешимым. Он должен назначаться коллегиальным советом. Не нарушая письма от 9 июля 1977 года и духа послания Шрйлы Прабхупады, он действует как Его представитель, дающий дакшу. Ритвик-система, провозглашенная Шрйлой Прабхупадой, ни коим образом не нарушает требования *шастр*.

Подпись: (подпись Рангаприя Свами)

Воспевайте Харе Кршна и будьте счастливы!

Слава Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупаде!



# 2.6 Отрывки из интервью с профессором М.А. Татачаром

## 2.6.1 Может ли $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ a, отсутствующий физически, передать $\bar{J}$ $\bar{u}$ кuuv?

**Преданный ISKCON:** Наше мнение выражается в том, что хотя Шрйла Прабхупада и не присутствует физически, это никоим образом не останавливает Его право оставаться быть *дйкша гуру*.

Шрй Татачар: Определенно так. Это и моё мнение.

**Преданный ISKCON:** Может ли отсутствие физического тела ограничить функции *āчāрйи*, такие как способность Ш́рӣлы Прабхупāды наделять знанием и принимать карму учеников? Может ли Ш́рӣла Прабхупāда делать это сейчас?

Шри Татачар: Просто потому, что кто-то имеет физическое тело, может ли он взять вашу карму? Компетентен ли он для это-го? Присутствие или отсутствие физического тела не является критерием для принятия чьей-либо кармы. С другой стороны – это зависит от преданности ученика и милости ачарйи. Скажем, к примеру, что Гуру Шрйлы Прабхупады не было, когда присутствовал Шрйла Прабхупада. Вы хотите сказать, что они не способны принимать карму их учеников? Интересное утверждение (цитирует санскритский стих из Йатиндра вимшати, составленный Шрй Махава Мамуни из Шрй-Вашшнава сампрадайи, который приходил на 200 лет позже Рамануджи).

**Преданный ISKCON:** Так в чем же смысл этого утверждения?

**Шри Татачар:** Это означает – что, хотя *гуру* и не присутствует физически, он может забрать всю карму ученика. Такова сила  $\bar{a}$ -  $u\bar{a}p\bar{u}u$ . Таким образом, совершенно не важно, живет ли  $\bar{a}u\bar{a}p\bar{u}a$  в физическом теле или нет – это не важно.

**Преданный ISKCON:** Одно из их возражений, что это остановит *парампару*.

- **Шри Татачар:** Как это остановит *парампару?* Эти *ритвики* будут и дальше назначать *ритвиков*.
- **Преданный ISKCON:** Этому есть подтверждение. Прабхупада говорит, что при необходимости другие могут быть добавлены.
- Шри Татачар: Другие могут быть добавлены, а эти ритвики будут инициировать всех в Движение Харе Кршна, и Шрйла Прабхупада будет их гуру. Какой вред это может причинить? Так как это самое слово "ритвик" здесь имеет специфическое значение. Что вы имеете в виду под ним? Личность, которая выполняет эту конкретную обязанность. Предположим, царь выполняет жертвоприношение, - он считается йагйамэном. Даже сейчас состоятельные люди организуют для нас Сидаршана Хому. Возможно и у вас также. Поэтому эта личность называется йагйамэном. Когда мы приходим к вам, Мадху Пандит был йагйамэном. Сам он не выполнял жертвоприношения. Он занимал всех этих людей: Венткатеша, меня и многих других пришедших, для выполнения Хомы. После совершения Хомы мы получили дакшину. Поэтому наши взаимоотношения заканчиваются на этом. Потому как мы за свое служение получили дакшину. Но конечный результат идет на кого? Только на йагйамэна. Точно также и ритвики, от личностей которых они инициируют, получают определенную дакшину. А когда это произойдет, то их работа на этом заканчивается. Но результат: такой-то, такой-то человек становится учеником такого-то гуру – достается Шрйле Прабхупаде. Вот почему здесь используется слово "ритвик". Иначе он подобрал бы другое слово. И он бы ясно установил, что эти люди являются моими шишьями, и эти шишьи впоследствии должны считаться моими гуру преемниками. «Он мой преемник» - он не сказал этого.

### 2.6.2 Нарушает ли *ритвик-система* какой-либо ведический принцип *парампары*?

- **Преданный ISKCON:** Вы сравнивали систему в *Ш́рū-Сампрадайе* с *ритвик-системой*, которой, как приказал Ш́рӣла Прабхупада, нам необходимо следовать. Он также осуществлял контроль за работой этой системы с июня по ноябрь 1977 года. Система **ритвик** имеет существенное отличие. В ней Ш́рӣла Прабхупада не дает *ритвикам* полномочия действовать как *дūкша-гуру*.
- **Шри Татачар:** Да, правильно. Это то, что также становится понятным из письма.
- **Преданный ISKCON:** В том случае, если **ритвики** являются только представителями, а не *гуру*, есть ли какое-либо нарушение принципа *шастр* или нарушение духовного...
- **Шрй Татачар:** Нет, ничего не нарушается. Напротив, подтверждается то, что я утверждал в случае с Шрй Рамануджей. Я утверждал, что он назначил 74 *шимхасана-адхипати* и сделал их *гуру*. Несмотря на это, мы должны быть преданы только Раманудже.
- **Преданный ISKCON:** Вы говорите, что, несмотря на существование некоторого типа *гуру*, вы, тем не менее, ученики только Рамануджи?
- Шри Татачар: Да, точно. Вот почему мы говорим, что мы только Шри Рамануджа Дасы. Когда я предлагаю кому-либо поклоны, я должен сказать: adiyen madhura kavi lakshmi Tatacharya Ramanuja dasan. Шрй Рамануджа дас, общепринятое обращение среди всех Шрй Ваишнавов. Хотя мы были инициированы одним из шимхасана-адхипати, назначенным Шрй Рамануджей, которые считаются гуру. Несмотря на это, считается, что мы ученики только Шрй Рамануджи.
- **Преданный ISKCON:** В нашем случае совершенно ясно, что Шрйла Прабхупада не давал каких-либо полномочий стать *гуру*...
- **Шри Татачар:** Да, этот необходимый вывод становится всё более ясен, потому что Шрйла Прабхупада очень часто упоминает в письме, что они *ритвики*. Вот почему я заостряю внимание

на ритвиках — это слово приходит из Риг Веды. Ритвик — это человек, выполняющий жертвоприношение, назначенный йагйамэном. Предположим, ты йагйамэн, ты можешь назначить меня ритвиком, и этот ритвик выполняет роль жреца от имени йагйамэна. Это может иметь место, когда йагйамэн не знает ведических ритуалов или даже если и знает, но не имеет таковой роли, он может назначить ритвика. Поэтому он будет выполнять жертвоприношение и давать дакшину ритвикам... Кто получает результат жертвоприношения? Совершенно очевидно, что тот, кто занял этих ритвиков, и потратил деньги на жертвоприношение — йагйамэн. Слово "ритвик" очень важно. Вот почему Шрйла Прабхупада был настолько мудрым, сказав, что они — только ритвики, а не ачарйи. Поэтому результат идет только Шрйле Прабхупаде.

### 2.6.3 Опять, остановится ли парампара?

- **Преданный ISKCON:** В «Бхагавад-гйте» Шрйла Прабхупада приводит *гуру-парампару* Брахма, Нарада, Вьяса... и так далее до Шрйлы Прабхупады. В системе *ритвиков* кто последует после Шрйлы Прабхупады?
- **Шри Татачар:** Сам Шрйла Прабхупада. Просто система **ритвик** продолжает действовать, а Шрйла Прабхупада остается *гуру*.
- **Преданный ISKCON:** Когда такое происходит, разве *парампара* не останавливается?
- **Шри Татачар:** Нет, а что может произойти? Ш́рӣла Прабхупада не назначил *āчāрйу*. *Парампара* продолжается через цепь *ритвиков*.

### 2.6.4 Надо ли иметь полномочия, чтобы стать ачарйей?

**Преданный ISKCON:** Один последний вопрос. Если кто-либо должен стать *āчāрйей*, насколько важно, чтобы он получил приказ стать *āчāрйей* от предыдущего *āчāрйи?* В нашем случае есть приказ продолжать действовать в качестве *ритвиков* и только *ритвиков*, и нет приказа принять функции *гуру*. Насколько важно получить указание?

Шри Татачар: Это очень важный и существенный момент. Без соответствующих полномочий вы не можете действовать. Вообще, что происходит в Шрй Вашинава парампаре: они всегда придавали особое значение преемственности (Тамил шлока): «Кто будет преемником, ответственным за распространение этой системы?». В то время, когда ачарйа уже должен был уйти, он назначал личность заботиться о пантие и продолжать действовать в том же духе. Вот как это делалось. Вот почему даже в Шрй Вашинава парампаре, когда дается санньяса, он не может сам просто взять санньясу. Ачарйа будет давать санньясу и скажет, что тот здесь в последствии будет матхадипатхом.

**Преданный ISKCON:** Это означает, что должен быть приказ.

Шри Татачар: Да, он должен быть.

**Преданный ISKCON:** Чтобы стать *гуру*, или матхадипатхом, или питхадипатхом.

**Шри Татачар:** Да. Да. Да. Иначе я категорически убежден, что Шрйла Прабхупада использовал бы совершенно другое слово вместо слова "ритвик". «Они Мои преемники» – нет проблем. Он никогда не говорил "преемники". Он снова и снова подчеркивает: «они только Мои представители. Они должны лишь инициировать людей, которые впоследствии все становятся Моими, а не кого-либо ещё, учениками».

### 2.6.5 Биография профессора М.А. Татачара.

#### В настоящем:

Директор Академии изучения санскрита в Мелькоте, района Мандья, Карнатака.

### Образование:

МА (санскрит) Университет, Золотой Медалист.

Навинанйайавидван (Президент Золотого Медалиста в Индии).

Ланкара видват мадхйама.

Вишештадвайта и философий других школ.

#### Опыт работы:

Глава департамента Санскрита, Говд колледж, Читрадурга и Бангалора.

Директор Академии Изучения Санскрита, Мелькоте, районе Мандйа, Карнатака.

Учение Вишештадвайта, Санскрит и Шастры в MA, Mphil and PhD Levels.

| Воспевайте Харе | Кршна и | будьте | счастливы! |
|-----------------|---------|--------|------------|
|-----------------|---------|--------|------------|

Слава Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупаде!

| ೂತಿಎ |  |
|------|--|
| 0    |  |

### Глава третья

### 3.1 Скрытая аватара Господа

Это очень возвышенная и таинственная тема из всей этой книги. Из неё мы узнаем самое сокровенное о Его Божественной Милости Шрйле Прабхупаде. Перед тем как начать её писать, мы молили Шрйматй Радхаранй и Господа Кршну, прося Их Милости и дозволения, чтобы мы смогли прославить, насколько это возможно, своего дорогого и возлюбленного Гурудева — Его Божественную Милость Шрйлу Прабхупаду, Величайшего из величайших во всех материальных и духовных мирах.

Написано много книг о Его Божественной Милости Шрйле Прабхупаде но, к сожалению, ни одна из них не отражает того, кем Он является в действительности. Нет ни одной книги, которая бы в полной мере раскрывала достоинство Шрйлы Прабхупады и всю правду о Нем. Авторы этих книг, как минимум, что-нибудь недоговаривали или скрывали, а порой даже выдумывали и лгали. Ни в одной книге не чувствуется любовь ученика к своему духовному учителю Шрйле Прабхупаде. Несмотря на свою академическую образованность, никто по-настоящему не смог раскрыть Его красоту Божественного Величия.

Все эти авторы не хотели и не могли рассказать о Шрйле Прабхупаде всего того, чего Он заслуживает и чего Он достоин. Некоторым из них выпала большая удача иметь близкие отношения со Шрйлой Прабхупадой – Величайшим **садху**, и оказывать Ему непосредственное служение. Однако, вследствие своей обусловленности, они не смогли увидеть Его Божественную природу. Причина в том, что ни один из этих авторов, к сожалению, не является полностью искренне Ему предавшейся душой, и ко всему прочему, они пошли против Его воли, отвергнув последний приказ Прабхупады. А те, кто идут против воли своего духовного учителя, ачарии, представителя Верховной Личности Бога — считаются оскорбителями. Поэтому Шрила Прабхупада сокрыт от них Своей Божественной энергией. Он открывается лишь тем, кто всецело и искренне предан Ему.

В сентябре 1965 года в возрасте 69 лет Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада, не имея практически никаких средств к сосуществованию, на грузовом судне прибыл в Нью-Йорк, чтобы исполнить возложенную на Него Миссию. Прожив в США менее года и преодолев немало препятствий, Шрйла Прабхупада создал, развил и зарегистрировал 13 июля 1966 года Международное Общество для Осознания Кршны (ISKCON), аналогов которому не было и не будет тысячи Кали-юг, или 8.640.000.000 земных лет. Прежде, чем 14 ноября 1977 года Шрйла Прабхупада покинул этот мир, Общество ISKCON, основанное Им, выросло во Всемирную конфедерацию, состоящую из более ста ашрамов, школ, храмов, институтов и сельскохозяйственных общин.

Ещё до Своего отъезда в Америку Шрйла Прабхупада, живя в очень скромной обстановке, в историческом средневековом храме Радхи-Дамодары начал работу над Своим шедевром - многотомным переводом и комментарием к «Шрймад-Бхагаватам» («Бхагавата Пуране») – классическому философскому произведению на санскрите, состоящему из восемнадцати тысяч стихов. Опубликовав первые три тома «Шрймад-Бхагаватам», Шрйла Прабхупада отправился в Америку, и в последующие годы выпустил более шестидесяти томов переводов, комментариев и обзорных очерков индийских классических трудов по философии и религии. Его труды к настоящему времени переведены на более чем семьдесят пять языков мира. «Bhaktivedanta Book Trust» (ВВТ, издательство, основанное Им в 1972 году) является самым большим издательством в мире, публикующим труды по индийской философии и религии. Несмотря на предельную занятость, Шрйла Прабхупада никогда не прекращал писать Свои книги. Произведения Шрйлы Прабхупады составляют непревзойдённую, подлинную энциклопедию ведической философии, религии и культуры.

В Западной Вирджинии Шрйла Прабхупада основал духовную общину «Новая Врндавана» и ввёл на Западе ведическую систему образования, основав в Далласе *гурукулу*. Во Врндаване построены величественный храм Кршны-Баларамы и гостиница для паломников со всего мира. Храмы построены также в Майапуре, Бомбее и многих других больших городах Индии. Невзирая на свой преклонный возраст, Шрйла Прабхупада за двенадцать лет объехал вокруг света четырнадцать раз, читая лекции на всех пяти континентах, на которых Шрйла Прабхупада возвёл сто восемь великолепных храмов Кршны и культурных центров ISKCON.

Величие Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады безгранично, подобно безбрежному океану. Даже тысячи языков *Ананты-Шеша* не хватит, чтобы во всей полноте прославить Его. Всё созданное Шрйлой Прабхупадой – это сокровище, бесценный дар всему человечеству. И самое важное и удивительное из всего созданного Шрйлой Прабхупадой – это Его Божественные книги, сияющие словно солнце в этой непроглядной тьме невежества *Кали-юги*.

### Шрйла Прабхупада говорит:

В течение следующих десяти тысяч лет Мои книги будут сводом законов, по которым будет жить всё человечество.

(книга «Прабхупада» глава 7)

И не менее удивительно то, что Шрйла Прабхупада установил уникальную систему **передачи** трансцендентального знания (**инициации**) посредством Своих книг, в которые Он вложил *Кршнапрему* – любовь к Богу. Всякий, кто искренне, с верой и преданностью берёт в руки Эти книги с надеждой обрести трансцендентальное знание – получает семя ростка преданного служения Господу.

#### Священные писания говорят:

дживе сакшат нахи тате гуру чаиттиа-рупе шикша-гуру хайа кршна-маханта-сварупе «Поскольку человек не может воочию видеть Сверхдушу, Господь приходит к нам в облике освобождённого преданного. Такой духовный учитель не кто иной, как Сам Кршӊа».

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Ади-лила 1.58)

Все мы знаем, что Ш́рӣла Прабхупа̄да – это представитель Кршӊы, таким образом Он является внешним проявлением Верховной Личности Бога, однако существует и другое утверждение, о котором мы узнаем несколько ниже.

# **Ш**рӣла Прабхупада говорит:

Узнать о Боге можно, приняв либо Его покровительство, либо покровительство Его представителя. Тогда, без сомнений, мы сможем в совершенстве понять Бога. О том, чтобы понять Его как-либо иначе не может быть и речи. Таким образом, чтобы воспринять трансцендентальное знание мы должны полностью предаться истинному ачарйе, стремясь задавать Ему вопросы и служить Ему. Истинное служение Абсолюту под руководством ачарйи – единственное средство, с помощью которого можно усвоить трансцендентальное знание.

#### (Диалектический спиритуализм)

Хотелось бы обратить внимание читателей на этот стих, из которого нам становится очевидным, какая личность достойна быть **истинным**  $\partial \bar{u} k u \bar{a}$ - $\epsilon y p y$ .

Когда Господь Кршна приходил на землю, Он остался недоволен, потому что в то время никто не смог предаться Ему. Все мы являемся неотъемлемыми духовными частицами Господа. Господь Кршна любит нас всех, как своих детей и испытывает к нам огромное сострадание, поскольку мы страдаем в этом материальном мире. Господь всегда проявляет заботу о нас и думает, как нам помочь вернуться назад к Нему. И поэтому однажды у Кршны возник план: как в эту Кали-югу благословить самых падших воспеванием Своего святого имени. Когда Он поделился со Своей возлюбленной Шрйматй Радхаранй, Она спросила Кршну: «А как же Я?» – «Ты отправишься со Мной», – сказал Господь. «А как же Мои дорогие подружки Лалита, Вишакха и все Мои дорогие гопи, а также Мои любимые леса Врн-

давана, река Ямуна, холм Говардхана, дорогие Моему сердцу озёра Ра́дҳ̄а-кунда и Шьяма-кунда?» – «Их тоже можешь взять с Собой». И тогда Шрӣматӣ Ра́дҳа̄ра̄нӣ перенесла святой Врндаван в Навадвипу, в сердце Бенгалии.

Чаитанйа Махапрабху родился в Майапуре, городе Надии, сразу после захода солнца вечером 18 февраля 1486 года по Григорианскому календарю. И с тех пор, с приходом Господа Чаитанйи Махапрабху Майапур стал считаться не отличной от Шрй Врндавана Дхамы. Господь Чаитанйа — это Сам Кршна. Всякий раз, когда Верховный Господь Кршна приходит в этот мир, Он является в Матхуре и Врндаване, ибо связан с ними тесными узами. Иначе говоря, хотя Матхура и Врндаван расположены на земле, — они представляют собой трансцендентные обители Господа. Таким образом, Шрй Майапур Дхама также представляет собой трансцендентальную обитель Господа Кршны. Каждый, кто занимается преданным служением в этих местах, покинув тело, обязательно возвращается домой, обратно к Богу.

Радхика также призналась Кршне, что у Неё тоже есть особый план, о котором мы поговорим несколько позже. А сейчас мы узнаем, что рассказывает о плане Кршны Шрйла Прабхупада.

### Шрйла Прабхупада говорит:

Кршна пришел на землю таким, как Он есть, но люди неправильно поняли Его, потому что Он явился перед ними как обычное человеческое существо. Поскольку они не смогли предаться Ему, позднее Он пришел как преданный Чаитанйа Махапрабху, чтобы учить людей как приблизиться к Богу. В этом идея Шрй Чаитанйи Махапрабху. Сарвабхаума Бхаттачарйа понял Его деятельность и написал около сотни стихов с признательностью.

#### Два из них гласят:

ваирāгйа-видйā-ниджа-бхакти-йога шикшāртхам эках пурушах пурāнах ш́рū-кршна-чаитанйа-ш́арūра-дхāрū крпāмбудхир йас там ахам прападйе кāлāн наштам бхакти-йогам ниджам йах прадушкартум кршна-чаитанйа-нама авирбхутас тасйа падаравинде гадхам гадхам лийатам читта-бхрнгах

Перевод: Да будет моим прибежищем Верховная Личность Бога, Шрй Кршна, снизошедший сюда в облике Господа Чаитанйи Махапрабху, чтобы учить нас настоящему знанию – преданному служению Себе и отрешенности от всего, что не воспитывает в нас сознание Кршны. Он снизошел, потому что Он – океан трансцендентальной милости. Да буду я предан Его лотосным стопам. Пусть сознание моё, подобно пчёлам, примет убежище у лотосных стоп Верховной Личности Бога, который явился как Шрй Чаитанйа Махапрабху, чтобы учить древней системе преданного служения Ему. Эта система под влиянием времени была почти утрачена.

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 6.254-255)

Так Сарвабхаума Бхаттачарйа понял, что Чаитанйа Махапрабху – это тот Самый Кршна, и пришел Он, чтобы учить бхакти-йоге и процессу отречения. Шрй Чаитанйа Махапрабху учил той же самой философии «Бхагавад-гиты». Однако, он пришел не как Кршна, а как преданный Кршны. Рупа Госвами так же признал в Чаитание Махапрабху самую милостивую инкарнацию, потому что Он дает не только Кршну, но и чистую любовь к Кршне. намо махаваданий кршна-према-прадайа те. Прежде, чем отдать себя преданному, Кршна требует от него полной преданности, но Чаитаниа Махапрабху, ничего не требуя, дает чистую любовь к Кршне. Поскольку мы гнием в этом материальном мире, Кршна приходит к нам: либо Сам, либо как преданный, либо оставляет Свои поучения. Он всегда желает просветить человеческое существо и показать ему путь домой, обратно к Богу.

(Диалектический спиритуализм)

Поэтому Чаитанйу Махапрабху называют самой щедрой инкарнацией, так как Он подарил миру Кршна-прему:

намо махā-вадāнйāйа кршна-према-прадāйа те кршнāйа кршна-чаитанйа нāмне гаура-твише намах

Не случайно мантра "Харе Кршна" называется Махā-мантрой – величайшей, самой возвышенной среди всех других Ведических мантр. Простое воспевание "Харе Кршна" Махā-мантры оказывает сильнейшее благотворное воздействие.

Хорошо об этом сказал Шрй Чаитанйа Махапрабху («Шрй Шикшаштака» стих 1):

чето-дарпана-марджанам бхава-маха-давагни-нирвапанам и́рейах-каирава-чандрика-витаранам видйа-вадху-дживанам анандамбудхи-вардханам прати-падам пурнамртасваданам сарватма-снапанам парам виджайате и́рй-крина-санкиртанам

Слава Шрй Кршна санкиртане, которая очищает сердца от грязи, накапливавшейся годами; и позволяет загасить огонь обусловленной жизни, череды рождений и смертей. Движение санкиртаны является величайшим благом для людей, так как несет благословение луны. Оно дает жизнь трансцендентальному знанию, оно подобно океану беспредельного блаженства, оно позволяет вкусить нектар, которого все мы так страстно жаждем.

### Шрйла Прабхупада говорит:

Чаитанйа Махапрабху практически демонстрирует, что такое любовь к Богу в супружеских взаимоотношениях. Приняв на себя роль Радхарані, Чаитанйа пытается любить Кршну так же, как Радхарані любила Его. Кршна

всегда поражался любви Радхараній. "Каким образом Радхараній доставляет Мне такое наслаждение?" — задавался Он вопросом. Чтобы постичь Радхараній, Кршна принял на себя Её роль и попытался понять Сам Себя. В этом состоит тайна инкарнации Господа Чаитанійи. Чаитанійа — это Сам Кршна, но Он принял роль Радхараній, чтобы показать нам, как нужно любить Кршну.

# (Учение Шрй Чаитанйи, Введение)

Кршна совершенен Сам в Себе. И поэтому Кршна удивляется: «Почему же Меня так привлекает Радхарани? И что на самом деле ощущает Радхарани, когда Она чувствует Мою любовь?» Чтобы испытать вкус этих любовных отношений, Кршна явился как Господь Чаитаниа Махапрабху.

Итак, мы возвращаемся к тому моменту, когда Шрйматй Радхараний призналась Кршне о Своём плане. Радхика сказала: «Я также хочу распространить славу Твоего Святого имени и одарить *Кршнапремой* самых падших этого века *Кали*. Я приду следом за Тобой в образе чистого преданного и распространю славу Твоего Святого Имени по всей Вселенной: в каждом городе и в каждой деревне будут воспевать Твоё Святое Имя».

# Шрйла Прабхупада говорит:

Радха и Кршна представляют Собой единое целое, но при этом Они также разделяются. Без Радхи Кршна не имеет смысла, а без Кршны нет смысла в Радхе.

Радхика — это безбрежный океан любви к Господу Кршне. Она так сильно любит Его, что хочет, чтобы каждый в материальном мире узнал о Кршне как о Верховной Личности Бога и что все мы — Его вечные слуги. Мы находимся здесь с незапамятных времён и напрочь забыли о Боге. Радхика хочет рассказать всем, какой замечательный Кршна, — самый Всемилостивый и Всеблагой, самый Всерадующий и Всепривлекающий, Наичистеший и Всепрекраснейший. Кршна неописуемо красив.

Своей красотой Кршна затмевает красоту миллионов Купидонов (богов любви). Увидеть этот прекрасный облик Верховного Господа

могут только любящие Его преданные, чьи глаза умащены бальзамом любви к Богу.

Радхика – безбрежный океан смирения и сострадания. Она безгранично любит Кршну и все Его неотъемлемые частички. Из любви к Нему Она считает всех обусловленных душ чистыми преданными Господа, и испытывает к ним огромное сострадание, хорошо понимая, что в данный момент они находятся в болезненном состоянии. Радхика страстно желает, чтобы каждый освободился от этой болезни материального существования и пробудил в себе любовь к Господу Кршне, – вернулся домой, обратно к Богу.

Шастры говорят, что **истинный** *гуру* – это внешнее проявление Верховной Личности Бога (Кршны). Однако Шрйла Прабхупада – это особая *аватара* Господа. Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада является **внешним проявлением Шрйматй Радхаран**й.

Это утверждение основано на некоторых фактах, о которых мы сейчас с вами поговорим.

Когда Кршна явился как Господь Чаитанйа, Радхика явилась вместе с Ним и со Своими возлюбленными подружками. Чаитанйу Махапрабху также называют Гауранга, так как цвет Его тела светлозолотистый. Чаитанйа Махапрабху говорит:

гаура анга нахе мора — радханга-спаршана

гопендра-сута винā тенхо нā спарше анйа-джана

«На самом деле, цвет Моего тела совсем не светлый. Оно становится таким из-за прикосновения к Шрйматй Радхараний. А дотронуться до Неё не может никто, кроме сына Махараджа Нанды».

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Мадхйа-лила 8.287)

Чаитанйа Махапрабху говорит: «Это не тело Гауры. Это тело Радхи». Следовательно, *Радха-бхава* преобладает в Гауре. С приходом Гауры эта *Гуру-парампара* становится *Гаура-парампарой*, а значит — *Радха-парампарой*. Такова наша *Гуру-таттва*. Гаурасундара пребывает в Радха-бхаве, это значит, что все последователи Гауранги являются *Радханугами*. По-другому говоря — последователи Гауранги — это последователи Радхаранй.

Таким образом духовные учителя в нашей истинной цепи ученической преемственности, идущие от шести Госвами и вплоть до Бхактисиддханта Сарасвати Тхакура являются радха-прийа-сакхи — возлюбленными служанками, ближайшими спутницами Радхарани. Все Они подготавливали «почву» для игр Шримати Радхарани — Шрилы Прабхупады. Каждый из Них был способен освободить все три мира, но Они действовали согласно плану Господа Кршны. Даже когда Сам Чаитаниа Махапрабху был на планете, Он лишь положил начало этому великому Движению Санкиртаны, а главную роль в этих Лилах Господь отвёл для Своей возлюбленной Шримати Радхарани — Шриле Прабхупаде.

Лилы Господа Кршны и Его вечной возлюбленной Шрйматй Радхарани удивительно прекрасны, неисчерпаемы и бесконечны, им нет числа: подобно волнам в океане, они исполнены безграничного блаженства, счастья и великой чистой любви! На самом деле, Радха-Кршна — это обмен любовью. Это не обыкновенная любовь, — Радха и Кршна проявляют Свои игры посредством внутренней энергии Кршны. Когда Кршна желает насладиться Своей потенцией наслаждения, Он проявляет Себя в отдельной форме Радхарани, а когда Он хочет понять Себя с помощью Радхи — Он объединяется с Радхарани, и это объединение носит имя Господа Чаитании.

Господь Чаитанйа Махапрабху милостиво явил Свои духовные Лилы на благо всего человечества. Он принёс в этот мир не только *Кршна-прему* – любовь к Богу, а также вкрапление *Сатйа-юги* в эту *Кали-югу* на 10.000 лет. Лилы Господа Кршны проходят в строгом соответствии священных писаний. Но иногда, чтобы доставить удовольствие Своим чистым преданным, Господь придаёт Своим Лилам особый Божественный колорит, тем самым сбивая с толку самодовольных глупцов, считающих себя знатоками шастр.

Когда игры Господа Чаитанйи подходили к концу, близкие спутники Господа Гауранги спросили Его: «Что будет после Твоего ухода? Кто продолжит Твои игры, Твою Миссию Санкиртаны?» Гауранга ответил: «Придёт Мой Генерал и продолжит Мою Миссию». Чистые преданные и близкие спутники Господа Чаитанйи сразу же догадались, о ком идёт речь, и восторженными криками вторили: «Харибол! Харибол!», оглашая всё вокруг. Они были счастливы услышать от Господа Чаитанйи о таких удивительных играх Радхи-Кршны. Кто

может так говорить — «Придёт Мой Генерал!»? Только супруг может так говорить о своей жене — «Мой Генерал!». Это значит, что Кршна-Чаитанйа говорил о Шрйматй Радхарани. И вот пришло то время и явился этот «Генерал» Господа Гауранги — это Шрйла Прабхупада.

На самом деле Ш́рӣла Прабхупада является продолжением игр Господа Гауранги и не отличен от Него. Когда Прабхупада явил Свои Лилы и продолжил игры Господа Чаитанйи, Он также созвучно Господу, говорил:

# Только Господь Чаитанйа может занять моё место. Он позаботится об этом движении».

(беседа 02.11.1977)

Господь Чаитанйа – это Сам Кршна. Кто может так говорить о Кршне, кроме Шрйматй Радхарани – «Только Кршна может занять Моё место!»? Только Радхарани может так заявлять, и никто другой.

Это заявление также можно рассматривать нам как предупреждение самозванным *гуру*, и оно ограждает Шрйлу Прабхупаду от всякого рода посягательства на Его место.

Однажды ученики пожаловались Ш́рӣле Прабхупаде, что у них люди не покупают Божества Гаура-Нитай, говоря им, что это идолопоклонничество. Ш́рӣла Прабхупада улыбнулся и сказал: «А вы просто скажите им: покупайте эти куклы – они принесут вам удачу». Кто может позволить себе такую трансцендентную «фамильярность», кроме Ш́рӣматӣ Радхаранӣ?

# Самоочевидно, что Шрйла Прабхупада является инкарнацией Шрйматй Радхаранй.

Когда Его ученики спросили: «Шрйла Прабхупада, кто ты?» – Он ответил: «Если Я вам скажу – вы не поверите». Разумеется, они бы и не поверили, поэтому Он им и не сказал. Даже, когда Сам Кршна находился здесь на земле, далеко не все могли понять, что Он был Верховной Личностью Бога. А когда Шрйлу Прабхупаду на прессконференции спросили:

Журналист: Вы готовите преемника?

**Ш́рӣла Прабхупада:** Да, это мой *Гуру* Махараджа.

(пресс-конференция 16.07.1975 Сан-Франциско)

О чём это говорит? Это говорит о том, что Его *Гуру* Махараджа Бхактисиддханта Сарасватй Тхакура является возлюбленной служанкой Шрйматй Радхаранй, как уже говорилось выше, и он заменит Шрйлу Прабхупаду — Радхаранй, через 10.000 лет, когда закончатся Его — Её игры. Шрйла Прабхупада находится сейчас на одной из планет этой Вселенной и продолжает распространять сознание Кршны.

Ты спрашиваешь: правда ли, что духовный учитель остается во Вселенной, пока все Его ученики не уйдут в духовный мир. **Мой ответ: Да, таково правило.** 

(письмо Джаяпатаке 11.07.1969)

Индианка: Духовный учитель продолжает направлять нас после своей смерти?

**Шрйла** Прабхупада: Да, да. Как Кршна ведет нас, так и духовный учитель будет вести нас.

(лекция 23.09.1969)

Господь Кршна так сильно любит Шрйматй Радхаранй, что Он принимает Её своим *гуру*.

Кршна говорит:

радхикара према — гуру, ами — и́ишйа ната сада ама нана нртйе начайа удбхата

«Любовь Р $\bar{a}$ д $\bar{x}$ ики – мой учитель, а Я – Её танцующий ученик. Её *према* заставляет Меня танцевать по-новому».

(Шрй Чаитанйа-чаритамрта Ади-лила 4.124)

Кршна целиком и полностью принадлежит Шрйматй Радхаранй. Поэтому без Её милости обрести служение Кршне невозможно. Одна Радхаранй может дать нам шанс служить Кршне. Тот, кто принимает Кршну как Высшего гуру, должен принять и Радхаранй как гуру. Не получив Милости Шрйматй Радхаранй, человек не может служить Кршне. Радхика, как верная супруга, очень тщательно и

ревниво охраняет покой Кршны и никому не позволит понапрасну Его беспокоить. Она тысячу раз проверит наше искреннее желание служить Господу Кршне, прежде чем позволит нам приблизиться к Нему. Каждый житель Врндавана прекрасно знает это правило, – без милости Радхарани невозможно приблизиться к Кршне.

В «Чхандогйа-упанишад» 8.13.1 говорится:

шйāмāч чхавалам прападйе шавалāч чхйāмам прападйе

Чтобы снискать милость Кршны, я предаюсь Его энергии (Радхе), а чтобы снискать милость Его энергии, я предаюсь Кршне.

Радха-Кршна не отличны друг от друга. Любовь Кршны к Радхараний исполнена безграничного блаженства и безупречной чистоты. Радхика, как бы соревнуясь с Кршной в любви, проявляет Своё наивысшее смирение. Как вы думаете, дорогие читатели, почему во всём «Шрймад-Бхагаватам», кроме десятой Песни не упоминается имя Шрйматй Радхаранй? Наши псевдо-гуру ISKCON в своих лекциях говорят, что Вйасадева не мог написать имя Радхаранй потому, что при упоминании имени Радхи он впадал в экстаз и не мог писать «Шрймад-Бхагаватам». Это неправда! На самом деле, Радхика Сама Лично пришла к Вйасадеве и просила его не упоминать Её имени в «Шрймад-Бхагаватам», а писать только о Кршне как о Верховной Личности Бога. А всякий другой – Его вечный слуга. А также, чтобы Её приход на эту планету в образе чистого преданного не упоминался в шастрах. Это проявление наивысшего смирения и величайшей чистой любви к Господу Кршне.

Вйасадева согласился выполнить волю Радхараний и попросил Её, чтобы Она позволила ему написать хотя бы одну Песнь об играх Радхи и Кршны. На что Радхика согласилась. Кршна всегда восхищается любовью Радхарани. Кршна Всепривлекающий, но чистое преданное служение привлекает даже Его. Это значит, что чистое преданное служение, являясь внутренней энергией Кршны, обладает даже большей трансцендентальной силой, чем Он Сам. Именно поэтому, являясь внутренней энергией наслаждения Кршны, Шрйматй Радхараний занимает, можно сказать, главенствующее положение в иг-

рах Господа.

Например: "Харе Кршна" *Маха-мантра* начинается со слова «*Харе*». *Харе* – это внутренняя энергия Кршны, которую олицетворяет Шрйматй Радхаранй. Харе Кршна, Харе Кршна, Кршна Кршна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе. По-другому говоря: Радхе Кршна, Радхе Кршна, Кршна, Радхе Радхе / Радхе Шьяма, Радхе Шьяма, Радхе Шьяма, Радхе Радхе.

Таким образом, потенция наслаждения всегда стоит впереди Кршны.

Например: Радха-Кршна; Сита-Рама; Лакшми-Нарайана.

Господь Чаитанйа – это Кршна. Он демонстрировал в высшей степени проявления любви к Богу в супружеских взаимоотношениях. Шрйла Прабхупада – это Шрйматй Радхаранй. Он демонстрировал высочайшее совершенство идеального слуги Кршны, проявляя безграничную любовь и смирение к Господу Кршне, а также огромное сострадание и любовь ко всем обусловленным живым существам. И мы это можем видеть. Шрйла Прабхупада, совершенный чистый преданный – идеальный слуга Кршны. Он показал нам высший идеал преданности Господу. Прабхупада на Собственном примере Своей жизни учил нас, как нужно жить и с любовью служить Кршӊе, чтобы стать абсолютно чистым преданным Господа Кршны. Шрйла Прабхупада, проявляя качества Шрйматй Радхаранй, испытывал огромнейшее сострадание и безграничную любовь ко всем живым существам, - любовь, которую всегда можно видеть в Его лотосных глазах, покрытых бальзамом любви к Господу. Отдавая всего Себя любовному служению Кршне, Прабхупада имел лишь одно единственное желание – чтобы каждый пробудил свою любовь к Господу Кршне и вернулся домой обратно к Богу.

Это было главной миссией Шрйматй Радхараній – дать всем святое имя Господа, чтобы в каждом городе и в каждой деревне воспевали святые имена Господа Кршны.

Мы все ограничены, а Господь безграничен, поэтому мы не способны понять Господа ограниченными силами чувств. Следовательно, Кршну можно понять посредством откровения. То, что не поддаётся нашему восприятию, называется *ачинт*йа — Это непостижимо. По-

этому, если мы принимаем трансцендентное знание через откровение от непосредственного представителя Кршны, то уже не имеет значения – постижимо оно или нет.

Итак, не приняв покровительства Радхараній и не получив Её милость, никто не может служить Кршне. Каждый индус знает это. Однако Шрйла Прабхупада никогда не заострял на этом наше внимание. Почему? Потому, что Шрйла Прабхупада — это Сама Шрйматй Радхараній. Если мы предаёмся и служим Шрйле Прабхупаде — значит, мы предаёмся и служим Радхараній, так как Он — это Радха. А служить Радхе значит служить Прабхупаде. Стать слугой Шрйлы Прабхупады — значит, стать слугой Радхараній и, таким образом, — слугой Кршны. В этом заключается наша Гуру-таттва, и тот, кто понимает это и принимает Шрйлу Прабхупаду как истинного Дйкшагуру, сможет начать своё любовное служение Кршне. Мы должны понимать Гуру-таттву и видеть цель — кршна-прему, которую мы можем обрести по милости истинного Сад-гуру — Шрйлы Прабхупады, и никак иначе.

Према-бхакти можно развить только по милости **истинного** духовного учителя Шрйлы Прабхупады. Наш путь — это *бхакти*, а цель — это *према*, — любовь. Кршну можно связать только верёвками любви, которую мы можем обрести только по милости Радхарани — Шрйлы Прабхупады.

Шрйла Прабхупада говорит: «ISKCON» – это моё тело». Если мы хотим понять Шрйлу Прабхупаду таким, как Он есть, нам нужно искренне проникнуться всем сердцем к Нему, стать частицей Его тела (ISKCON), перенять Его умонастроение, почувствовать и понять Его желания, исходящие из глубины Его сердца, как благоухающий трансцендентальный нектар *Кршна-премы*, и только тогда, полностью предавшись Ему, мы можем увидеть Его духовную *сварупу*.

Шрйла Прабхупада не случайно говорит, что «ISKCON» – это Его тело». Движение сознания Кршны (ISKCON) является чисто духовным Движением, неотличным от Кршны, одним из воплощений Кршны в форме Его святого имени. Шрйла Прабхупада, являясь воплощением Шрйматй Радхаранй, также как и Радха, воплощён в этом Движении сознания Кршны. Именно поэтому Шрйла Прабхупада отожествляет Своё трансцендентальное тело с этим Всемирным Обществом

«ISKCON», так как Он – это проявление Радхарани.

Движение сознания Кршны является одним из воплощений Кршны – воплощением в форме святого имени (*намарупе*): Харе Кршна, Харе Кршна, Кршна Кршна, Харе Харе / Харе Рāма, Харе Рāма, Рāма Рāма, Харе Харе.

(Шрймад-Бхагаватам 10.3.21 комментарий)

Шрйла Прабхупада говорит:

Кршна и Общество Кршны не отличны друг от друга.

(Диалектический спиритуализм)

Таким образом, «ISKCON» – это, по сути, ни что иное, как внешнее проявление Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады.

Не приняв покровительства **истинного** *Гуру* Шрйлы Прабхупады, никто не получит возможность с любовью служить Кршне. Мы можем жизнь за жизнью следовать Ваишнавской традиции и соблюдать все ритуалы, предаваясь лжеучителям, но так и не освободимся из оков материального рабства.

Шрйла Прабхупада говорит:

Жизнь предназначена для несения преданного служения Господу под руководством **истинного āчāрйи** – представителя Бога, и как только мы понимаем это и посвящаем себя несению такого служения, – мы свободны. Это называется **мукти** – ОСВОБОЖДЕНИЕ».

(Диалектический спиритуализм)

Искренне предаваясь  $\bar{A}$ ч $\bar{a}$ р $\bar{u}$ е — Его Божественной Милости Шрйле Прабхуп $\bar{a}$ де, мы обретаем несокрушимую веру и уверенность в том, что в конце жизни мы верн $\bar{e}$ мся к Кр $\bar{u}$ не, и эту уверенность может вселить в нас ТОЛЬКО **истинный**  $\epsilon$ уру — Шр $\bar{u}$ ла Прабхуп $\bar{a}$ да. Эта уверенность называется трансцендентной уверенностью.

Шрйла Прабхупада говорит:

Поэтому мы каждый день поем: *йасйа прасадда бхагават-прасадо* (Шрй Гуру-аштака 8). Повеления Бога выполняются **представителем Бога**, духовным учителем. Когда у

нас нет прямой связи с Богом, духовный учитель служит «прозрачной средой» между Богом и нами.

(Диалектический спиритуализм)

Шрйла Прабхупада говорит:

Подлинный авторитет невозможно ни отрицать, ни отвергать. На этом принципе мы строим наше движение сознания Кршны. Нам следует выполнять повеления авторитета, а Кршна, или Бог, есть Верховный авторитет. Чтобы Он ни сказал, должно быть принято без интерпретаций.

Поэтому мы должны следовать приказам Кршны и Его представителя.

(Диалектический спиритуализм)

Шрйла Прабхупада является непосредственным представителем Кршны. Великие деяния Прабхупады говорят сами за себя. Его знает весь мир Ваишнавов как великого садху, величайшего сподвижника Миссии Господа Чаитанйи Махапрабху. Его признают учёные из других сампрадай и другие выдающиеся ачарйи Ваишнавы, о которых вы уже знаете. Непревзойдённый авторитет Шрйлы Прабхупады непоколебим. Все указания представителя Бога должны быть приняты без интерпретаций, так же, как и слова Бога. Однако, можно видеть, что находятся такие люди, которые не только интерпретируют и отвергают указания представителя Бога, но также изменяют священные писания Бога.

В «Бхагавад-гӣте» 16.6 Кршна говорит: «О сын Притхи, в этом мире существует два вида сотворённых существ. Одни называются божественными, а другие – демоническими…»

В *сатья-югу* демоны и полубоги жили на разных планетах. В *третаюгу* жили в разных городах. В *двапара-югу* жили в разных ашрамах, а сейчас в *Кали-югу* всё перемешалось. Демоны живут даже в одной семье с преданными и в одном *ашраме*. Поэтому простому человеку очень трудно распознать кто есть кто. Они используют все уловки, чтобы ввести в заблуждение простодушных людей.

Шрйла Прабхупада говорит:

Иногда человек проходит через *тапасью* для привлечения к себе внимания других, добиваясь почестей, уважения и преклонения перед собой. Люди, находящееся в гуне страсти, добиваются того, чтобы стоящие ниже их поклонялись им, мыли им ноги и подносили ценные подарки.

(Бхагавад-гита 17.18 комментарий)

Приведём один пример, процессию которого довелось наблюдать Бхакта-дасу в Майапуре во время вьяса-пуджы (день рождения) Джаяпатаки Махараджа, который также незаконно занимает положение дакша-гуру, несмотря на то, что Шрйла Прабхупада приказал ему быть ритвиком.

Махарадж пышно восседал на красиво украшенной выясасане, специально оборудованной сцене. Выстроенная извилистая очередь его учеников в два-три ряда растянулась метров на пятьдесят и постоянно пополнялась. Процессия активно продвигалась к объекту для того, чтобы выразить почтение в виде дандавата и для вручения конверта, в большинстве случаев, как минимум, со ста долларовой купюрой или ценным подарком. Махарадж бесцеремонно брал конверт и тут же, не глядя, отдавал его своим секретарям. Те сразу-же вскрывали его, деньги укладывали в чемодан, а конверт бросали в рядом стоящую урну, вместе с письменными поздравлениями, а ценные подарки клали в сундук, специально приготовленный для этой цели. Всё это работало как многолетний, хорошо отлаженный конвейер в несколько тысяч его учеников. А слуги помогали Махараджу принимать дары.

Духовный учитель не должен увлекаться накопительством денег или увеличением числа своих последователей. Истинный духовный учитель никогда не станет этого делать. Но бывает так, что человек объявляет себя духовным учителем, не имея на то должных оснований. Таким «духовным учителем» может овладеть стремление к наживе или увеличению числа учеников.

(Нектар преданности, глава 14 комментарий)

Как велико желание живого существа наслаждаться в этом материальном мире. Все хотят занять положение Бога. Разве могут эти лю-

ди добровольно отказаться от незаконных титулов *дікша-гуру*, от такого *гуру*-бизнеса? Этот соблазн толкает их на греховные поступки, заставляя обманывать всех преданных, выдавая себя за тех, кем в действительности они не являются. Обуреваемые жадностью под воздействием иллюзии они не понимают, что такие подарки подобны «бесплатному сыру в мышеловке». Придёт время и за всё надо будет заплатить. В материальном мире ничего не даётся бесплатно, за всё надо платить. В эту *Кали-югу* появилось много самозванцев, которые рядятся в одежды *санньяси* и провозглашают себя *дйкша-гуру* или даже самим *Бхагаваном*.

Многие мошенники рядятся в такие одежды, выдавая себя за освобождённых личностей или воплощения Бога, сбивая с толку неискушённых людей.

(Шрймад-Бхагаватам 4.19.12 комментарий)

Шрйла Прабхупада говорит:

Все существа стараются быть счастливы в этом материальном мире, но таков план природы – доставлять им беды. Иными словами, всякая попытка обрести счастье потерпит крах, так, что в конце концов живая сущность обратится к Кршне. Таков план: привести живую сущность обратно домой, обратно к Богу. Этот план не касается лишь нескольких живых сущностей. Это неверно, что ктото останется здесь, а другие вернутся обратно к Богу. Нет, весь план таков, чтобы каждый вернулся обратно к Богу. Некоторые живые существа очень упрямы, как плохие мальчишки. Отец говорит: «Давай же», а сын отвечает: «Нет, я не пойду». Тогда долг отца тащить его. В конце «Бхагавад-гиты» Кршна говорит:

сарва-гухйатамам бхўйах и́рну ме парамам вачах

ишто 'си ме дрдхам ити тато вакийāми те хитам

«Так как ты – Мой дорогой друг, Я говорю тебе самую сокровенную часть знания. Услышь это от Меня, ибо это тебе во благо».

(Бхагавад-гита 18.64)

Затем Он говорит:

Вручи себя Мне, и Я окажу тебе всякую защиту.

(Бхагавад-гита 18.66)

В «Бхагавад-гӣте» Кршӊа наставлял Арджуну в *карма-йоге*, *джнана-йоге* и других *йогах*, но Его последнее наставление – вручить себя.

Шрйла Прабхупада говорит:

Подлинная истина состоит в том, что у Бога есть план и человек должен обучиться этому плану от того, кто знает его. Тот, кто действует под руководством *āчāрйи*, знает о Боге всё.

(Диалектический спиритуализм)

На самом деле, никто из этих "zypy" по-настоящему не знает Бога, и не знает план Бога. Они отвергли указания и руководство  $\bar{a}$  ч $\bar{a}$ р $\bar{u}u$  – непосредственного представителя Бога, и действуют по собственной прихоти, интерпретируя философию так, как им выгодно.

**Ш**рйла Прабхупада говорит:

Зависть – признак обусловленной жизни. В этом материальном мире все завистливы. Люди завидуют даже Богу и Его наставлениям. Как следствие этого, людям не нравится принимать наставления Кршны. Несмотря на то, что Кршна, Верховная Личность Бога принимается таковым всеми ачарйами, есть люди, называемые муддхами, которые либо отвергают то, чему учит Кршна, либо стараются вытянуть из них какой-то обратный смысл. Пока мы не освободимся от обусловленной жизни, мы останемся сбитыми с толку под влиянием внешней материальной энергии. Пока мы не встанем на духовную позицию, мы не сможем избежать зависти и гордости своей так называемой силой. Эта трансцендентальная ступень так описывается в «Бхагавад-гйте»:

брахма-бхутах прасаннатма самах сарвешу бхутешу

(Бхагавад-гйта 18.54)

Когда мы достигаем этой ступени, мы можем смотреть на всех одним и тем же духовным пониманием».

(Диалектический спиритуализм)

Иногда можно видеть, что некоторые преданные проявляют чувство зависти к тем, кто предаётся Шрйле Прабхупаде и всеми силами стремится служить Ему.

Шрйла Прабхупада говорит:

Зависть к другим преданным – большое оскорбление (Вашшнава-апа-ратха).

(Диалектический спиритуализм)

Завистливый человек в Вашшнавских одеждах не рад успеху другого Вашшнава в достижении милости Бога. К несчастью, в эту эпоху Кали есть много земных людей, одетых как Вашшнавы, и Шрйла Бхактивинода Тхакура говорил о них как об учениках Кали. Он называл их Кали-сева. Он указывает, что есть другой Вашшнав, псевдо-Вашшнав с тилакой на носу и бусами (кантхималой) вокруг шеи. Такой псевдо-Вашшнав связан с деньгами, женщинами и завидует успешно продвигающимся Вашшнавам. Хотя он делает вид Вашшнава, его заботит только то, как заработать деньги в одежде Ваишнава.

(Ш́рӣ Чаитанйа-чаритāмpта Мадхйа-лӣлā 1.218 комментарий)

Какая бы эта зависть не была – белая, или чёрная, зависть есть зависть и *Шастры* нам советуют от неё освободиться. Нам следует отнестись с пониманием к действиям такого преданного, который с решимостью поднимает вопросы, организует дискуссии, предлагает решения в вопросе *гуру* и инициаций в ISKCON. Помогая такому преданному, мы занимаем положение слуги-слуги-слуги, что непременно поможет нам духовно прогрессировать. Если мы видим как другие преданные духовно прогрессируют и искренне радуемся за их успех, мы полностью освобождаемся от зависти и сами начинаем прогрессировать.

Кршна – *павитрам парам* – чистейший из чистых. Чтобы приблизиться к чистейшему из чистых, надо стать абсолютно чистым, поэтому серьёзный преданный искренне к этому стремится.

Чистый преданный никому не завидует и ко всем беспристрастен, у него нет ни врагов, ни друзей, – он одинаково расположен ко всем, проявляя сострадание к каждому, он готов отдать всего себя ради освобождения других.

# Шрйла Прабхупада говорит:

Кто не завидует Кршне, тот принимает Его наставления, предаётся Ему и понимает Его. Для них это последнее рождение в материальном мире. Для завистливых же переселение продолжается дальше.

#### (Диалектический спиритуализм)

Кршна и общество Кршны не отличны друг от друга. Проявляя заботу и любовь к обществу Кршны и к каждому преданному в отдельности мы также освобождаемся от зависти.

Иногда бывает так, что Кршна отбирает у Своего преданного всё: дом, имущество, деньги... Родственники отворачиваются от него, жена говорит ему: «Уходи прочь», даже те, так называемые друзья, с которыми он имел, казалось бы совместные духовные интересы, отвергают его. Тогда преданный думает что Кршна очень жесток к нему и сильно отчаивается, да так, что от отчаяния полностью предаётся Ему. Таким образом Кршна устраняет все препятствия с его пути к полной и абсолютной преданности. Так Господь проявляет особую Милость к Своему искреннему бхакте.

**Кршна говорит :** Того, кто особенно дорог Мне, Я постепенно лишаю всех его богатств.

Когда мы отчаиваемся, наша вера в Бога усиливается и тогда мы оставляем все надежды на счастье в материальном мире.

#### Шрйла Прабхупада говорит:

Когда человек отчаялся – это великое счастье. Значит, всё кончено. Снимаются все обязанности, и человек освобождается». Поэтому для нас лучше научиться отвращению

к материальному существованию и попытаться оставить его:

# парат дрштва нивартате

(Бхагавад-гита 2.59)

Веды советуют нам понять духовный мир и попытаться вернуться туда: *тамаси ма джйотир гама*. Духовный мир – это царство света, а этот материальный мир – царство тьмы, и чем скорее мы узнаем, как покинуть царство тьмы и возвратимся в царство света, – тем лучше.

#### (Диалектический спиритуализм)

Чтобы понять духовный мир и узнать, как вернуться туда, нужно обратиться к той личности, которая знает этот мир не понаслышке, а является непосредственным представителем духовного мира. Шрйла Прабхупада, являясь непосредственным представителем духовного мира, даёт нам полное трансцендентальное знание, благодаря которому каждый может стать осознавшей себя душой и по Его милости вернуться домой, обратно к Богу. Для этого необходимо полностью предаться Шрйле Прабхупаде - Той личности, от Которой мы получаем трансцендентальное знание (дівйа-джнана). Однако вся беда в том, что мы предаёмся самозванным гуру (обусловленным душам), которые не являются представителями духовного мира, и при всём этом мы хотим понять трансцендентальное знание, читая книги Шрйлы Прабхупады, не предаваясь Ему. Это невозможно!

# Шрйла Прабхупада говорит:

Понимание «Веданта-сутры» с помощью теоретического академического изучения никогда не поможет человеку понять значение трансцендентальной вибрации. Люди, запутавшиеся в отвлечённом академическом знании – это обусловленные души, которые совершенно сбиты с толку и не понимают истинного значения слов "Я", "мне", "моё".

(Учение Шрй Чаитанйи, глава 18)

Для того, чтобы получить и понять трансцендентальное знание, необходимо обратиться к истинному духовному учителю Шрйле Прабхупаде, став Его учеником и нижайшим слугой, предаться и смиренно вопрошать Его, забыв о ложной гордости, и считать себя последним глупцом перед Ним. Только в таком смиренном состоянии ума можно понять и реализовать знание, полученное через книги Шрйлы Прабхупады, которые не отличны от Него.

Однако, мы пытаемся понять трансцендентальное знание, читая книги Шрйлы Прабхупады не предаваясь Ему, а с помощью своего несовершенного ума и академического образования, при этом давая свою ложную интерпретацию, которая лишь сбивает нас с толку и мешает понять истинное значение трансцендентной вибрации. Другими словами, человек, не желающий предаться ачарйе, получая из книг Шрйлы Прабхупады трансцендентальное знание, пропускает его через своё ложное Эго, внося в это знание свои умственные спекуляции, которые ещё больше запутывают его. Поскольку мы несовершенны, несовершенны также и наши интерпретации. В лучшем случае полученное таким путём знание будет являться для нас просто информацией, пищей для ума.

Благодаря своей хорошей памяти человек может часами говорить на эти трансцендентальные темы, цитировать шлоки из «Бхагавадгйты» и «Шрймад-Бхагаватам», стать хорошим рассказчиком, и, таким образом, прослыть великим «пандитом» (учёным), но это в конечном итоге не принесёт благо ни ему, и ни тем, кто его слушает. «Шрймад-Бхагаватам» нужно слушать из уст чистого преданного Господа Кршны. Записанные на видео- и аудио-кассеты лекции Шрйлы Прабхупады не отличны от Его Самого, мы можем пользоваться ими так же, как и Его книгами.

Вибрация, исходящая из уст чистого преданного Ш́рӣлы Прабхупады – непосредственного представителя Кршӊы – продолжает жить независимо от того, что Её источник для нас не досягаем. Тот, кто не хочет предаться āчāрйе – истинному духовному учителю, этого не приемлет. Поэтому, чем выше его академическое образование, тем больше ложное эго, которое говорит ему: «Ты такой великий, ты обладаешь огромной информацией на трансцендентные темы, ты уже можешь стать гуру и принимать учеников». Таким образом, ложное эго человека совершенно сбивает его с толку в понимании истинного значения своего "я".

Шрйла Прабхупада говорит:

Высшее *эго* говорит: «Я есть Брахман. Я вечный слуга Кршны». Если мы понимаем свое "я" таким образом, ложное *эго* автоматически исчезает. Наши чувства грубы, но они контролируются умом. Ум – часть тонкого тела, и он в свою очередь контролируется интеллектом. Интеллект находится под контролем *эго*, а если *эго* ложно, то ложной оказывается вся структура. Ложное *эго* думает: «Я есть это тело». Это ложное самоотождествление. Когда *эго* заблуждается таким образом, то всё, подчиненное ему, так же находится в иллюзии, потому что всё прочее стоит на ложной платформе. Поэтому Веды советуют нам встать на платформу знания, и это называется *брахма-джна*.

(Диалектический спиритуализм)

Человек, получивший посвящение от **истинного** духовного учителя и повторяющий *Маха-мантру: Харе Кршна, Харе Кршна, Кршна Кршна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе,* постепенно освобождается от концепции "я" и "моё", и развивает привязанность к трансцендентальному любовному служению Господу.

Шрйла Прабхупада говорит:

Тот, кто предаётся **истинному** духовному учителю, – он постепенно выходит из-под власти *майи* (иллюзии).

(Диалектический спиритуализм)

...Поэтому Шрй Чаитанйа Махапрабху говорил:

йе прайашо 'джита джито 'пй аси таис трилокйам

(Шрймад-Бхагаватам 10.14.3)

Независимо от того, под влиянием какой гуны находится

человек – страсти, невежества или благости, – ежедневно слушая «Шрймад-Бхагаватам» в пересказе **самореализованной** души, он может освободиться из материального плена.

(Шрймад-Бхагаватам 9.18.2)

В этом стихе Господь Чаитанйа Махапрабху рекомендует нам слушать «Шрймад-Бхагаватам» из уст чистого преданного. Шрйла Прабхупада является Той самой личностью, **самореализованной** душой, Которая пересказывает нам «Шрймад-Бхагаватам» в Своих книгах. Человек, беря в руки эту книгу, получает возможность общаться со Шрйлой Прабхупадой и СЛУШАТЬ из Его уст «Шрймад-Бхагаватам».

Влияние чистого преданного таково, что если человек общается с Ним, обладая даже небольшой верой, он получает шанс слушать о Господе из авторитетных Писаний, таких как «Бхагавад-гӣтā» и «Шрӣмад-Бха̄гаватам»... Это первая стадия общения с чистым преданным.

(Нектар Преданности, глава 19)

Вот уже почти 30 лет "гуру" ISKCON, отвергнув последний приказ Шрйлы Прабхупады от 9 июля 1977 года, действуют по собственной прихоти, инициируя преданных "Харе Кршна" *Маха-мантрой* и Гайатри-мантрой от своего имени, таким образом обрекая своих последователей на череду рождений в материальном мире.

...если каждый будет инициировать, то результат будет противоположный. До тех пор, пока это продолжается, будет только неудача.

(Phalgun Krishnam Pancami, стих 23)

Как уже говорилось выше («Шрймад-Бхагаватам» 4.8.54 комментарий), дикша-гуру должен быть маха-бхагавата и получить особые полномочия от своего духовного учителя. Тот, кто не подчиняется приказам своего гуру, не может сам стать гуру.

Шрйла Прабхупада говорит:

Если вы перестанете подчиняться гуру, ваша практика

прекратится.

(лекция по «Шрймад-Бхагаватам» 10.08.1974)

Находясь в рабстве своего ложного эго, человек не может давать наставления другим, не говоря уже о «Дӣкше». Инициация – это не просто механическая процедура. Личность, дающая «Дӣкшу», должна быть реализованной личностью, сиддха-пурушей той мантры, которую даёт. В противном же случае эти мантры не принесут нам никакого результата. Практика показывает, что сейчас преданные приходят к такому пониманию и принимают Ш́рӣлу Прабхупаду как истинного дӣкша-гуру.

# Шрйла Прабхупада говорит:

Первое рождение дают вам отец и мать, а следующее – духовный учитель и ведическое знание. Когда человек принимает второе рождение, он приходит к пониманию, что он не есть материальное тело. Таково духовное образование. Это рождение знания или рождение в знании называется двиджах.

### (Диалектический спиритуализм)

Достигнув стадии брахма-бхута, преданный избавляется от всех материальных желаний и сожалений, таким образом он становится радостным и испытывает удовлетворение в себе, и может смотреть на всех живых существ с одним и тем же духовным пониманием. Осознавшая себя душа полностью осознаёт Верховную Личность Бога Кршну, и свои взаимоотношения с Ним (сварупу). Такая личность свободна от ложного эго (иллюзии) и действует для удовлетворения Господа, согласно своей духовной природе – вечного слуги Господа Кршны. Достигнуть этого трансцендентного уровня можно только по милости истинного духовного учителя – Шрйлы Прабхупады, через любовное служение Ему.

#### Шрйла Прабхупада говорит:

Того, кто достигает высот в *бхакти*, больше не интересует материальное наслаждение. Пока в нас не развилось отвращение к материальным вещам, надо понимать, что мы не прогрессируем. Когда голодный ест, он чувствует

удовлетворение, и его тело обретает силу. Точно так же, когда мы продвигаемся в сознании Кршны – мы ощущаем в себе духовную силу и утрачиваем вкус к материальному наслаждению.

#### (Диалектический спиритуализм)

В эту эпоху, Бог, Верховная Личность, явился в облике Шрй Чаитанйи Махапрабху, чтобы положить начало Движению Харе Кршна. Сейчас, в Кали-югу, люди окончательно опустились и погрязли в грехе (манда). Они не имеют никакого представления о духовности и попусту тратят свою жизнь на удовольствия, достойные кошек и собак. Именно по этой причине, Шрй Чаитанйа Махапрабху начал Движение Харе Кршна, которое тождественно Самому Кршне, Верховной Личности Бога. Тот, кто приходит в соприкосновение с этим Движением, непосредственно общается с Верховной Личностью, Богом. Воспользовавшись благом, которое приносит повторение мантры Харе Кршна, люди могут избавиться от всех беспокойств, приносимых веком Кали.

(Шрймад-Бхагаватам 9.24.56 комментарий)

# Шрйла Прабхупада говорит:

Основная цель прихода Господа Чаитанйи Махапрабху в этот мир заключалась в том, чтобы показать людям, как можно связать себя с Верховной Личностью, Богом, взаимоотношениями, полными любви. Поэтому Движение сознания Кршны является величайшим благом для человеческого общества, предоставляя человеку счастливую возможность покинуть материальный мир, просто повторяя мантру Харе Кршна, Харе Кршна, Кршна Кршна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе.

#### (Диалектический спиритуализм)

Эта *Маха-мантра* даётся нам Его Божественной Милостью Ш́рӣ Ш́рӣмад А.Ч. Бхактиведанта Свами Ш́рӣлой Прабхупадой, – **истинным** духовным учителем, непосредственным представителем Кршны. И только по Его милости мы можем восстановить свои взаимоотношения с Кршной. Это очень важно понять!

Шрйла Прабхупада говорит:

Тело также можно использовать в разных видах служения, но вся эта деятельность должна быть связана с Кршной. Эта связь возникает тогда, когда мы принимаем истинного духовного учителя, являющегося непосредственным представителем Кршны в цепи ученической преемственности. Поэтому физической деятельностью в сознании Кршны должен руководить духовный учитель, и все его указания должны исполняться с верой. Связь с духовным учителем называется посвящением. С момента посвящения, данного духовным учителем, между человеком, культивирующим сознание Кршны, и Кршной устанавливается связь. Без посвящения истинным духовным учителем настоящая связь с сознанием Кршны не может возникнуть.

(Нектар преданности, Введение)

Как мы уже знаем, посвящение – это инициирование ученика трансцендентальным знанием (*дівйа-джна*на), которое мы получаем от Шрилы Прабхупады через Его книги, представляющие Его.

В «Нектаре преданности» также говорится: «Поскольку Кршна – Верховная личность Бога, приблизиться к Нему очень трудно. Но преданные, обращаясь к Его сострадательной природе, которую олицетворяет Радхарани, всегда молят Её о том, чтобы Кршна проявил к ним Своё сострадание».

Это ещё раз подтверждает то, что уже было описано выше. Только по милости Радхарани человек может приблизиться к Кршне. Радха – Кршна не отличны друг от друга. Шрила Прабхупада, являясь воплощением Шримати Радхарани, не отличен от Радхи и, таким образом, не отличен от Кршны. Такое воплощение Шрилы Прабхупады приходит в материальный мир один раз в тысячи *Кали-юг*.

Поскольку Шрйла Прабхупада – воплощение Шрйматй Радхаранй, Он является ещё более сострадательным и милостивым, чем даже Сам Господь Чаитанйа. Шрй Чаитанйа Махапрабху милостиво раздавал *кршна-прему* – любовь к Богу (в форме воспевания святого имени Господа) каждому, не требуя ничего взамен, но к Нему всё же не совсем легко и не каждый мог приблизиться. Будучи *санньяси*, Он был достаточно строг к Своим преданным, о чём говорит случай с Харидасом.

Шрйла Прабхупада, являясь инкарнацией Радхарані, проявляет наивысшее смирение и сострадание ко всем обусловленным душам. Он, словно магнит, притягивает к Себе самых падших и, подобно философскому камню, превращает их в преданных Господа Кршны. По беспричинной милости Шрйлы Прабхупады, каждый человек может с легкостью приблизиться к Нему и общаться с Ним, достаточно лишь искренне взять в руки Его книгу. Как любящий отец заботится обо всех своих детях, не делая никаких различий, так и Прабхупада с большой любовью заботится обо всех искренне предавшихся Ему душах и всегда находится в их сердцах, лучом знания освещая путь домой, обратно к Богу.

Это великое счастье – родиться в эту Кали-югу в человеческой форме жизни и встретить на своём жизненном пути величайшею личность – Его Божественную Милость Шрйлу Прабхупаду. Искренне предавшись Ему, как истинному духовному учителю, человек обретает сто процентную гарантию возвращения назад, обратно к Богу. Как Кршну обязывает любовь преданного к Нему, а не служение как таковое, так и Шрйла Прабхупада больше всего ценит искренность предавшихся Ему душ, что делает Его обязанным. Как Кршну можно связать верёвками любви, так и Шрйлу Прабхупаду можно навечно связать с собой, искренне вручив себя Ему. Радхика-Прабхупада – это безбрежный океан милосердия и сострадания ко всем падшим обусловленным душам.

Шрйла Прабхупада – наш вечный *Гуру*. Из-за сострадания к нам и огромной любви Он явился в этот мир специально за нами. Поэтому нам не нужно тратить зря своё драгоценное время. В этот век *Кали* оно так скоротечно, а жизнь так ничтожна, − в любой миг может придти ей конец. Наши чувства − словно бешеные кони, а ум − подобно блуждающему безумцу во тьме. Нам следует без промедления предаться и вручить всего себя Его Божественной Милости Шрйле Прабхупаде. Тем самым мы доставим огромное удовольствие наше-

| му любимому и вечному Гурудеву. И без всякого сомнения, мы очень |
|------------------------------------------------------------------|
| скоро обнаружим внутри себя счастье и непоколебимую уверенность  |
| в том, что в конце жизни мы вернёмся к Господу Кршӊе.            |



# 3.2 **Ш**рӣлу Прабхупаду обвиняют в невнимательности

Доклады со встреч в Бангалоре местного GBC Его Святейшества Джаяпатаки Свами с преданными Бангалорского Храма.

#### **ВВЕДЕНИЕ**

Мы записали все продолжительные дискуссии, которые мы имели с Махараджем. Здесь мы представляем только самые яркие моменты этих записей. Тем, кто заинтересован в получении материалов записей в полном объеме, присылайте ваши заявки на E-mail: goloka@vsnl.com

Является ли обсуждение вопроса о положении *гуру* ISKCON оскорблением?

Иногда можно слышать такие утверждения, что преданный ISKCON совершает оскорбления, когда обсуждает точку зрения, которая не совпадает с взглядами GBC по вопросу конституционного положения гуру ISKCON. В основном такая точка зрения исходит от тех, кто в этом заинтересован. Якобы это не хорошо, если преданный оспаривает или опровергает точку зрения инициировавшей его личности, условно считающейся его гуру. Поэтому, с самого начала считаем уместным заметить, что это мнение не имеет под собой какого-либо основания по следующим причинам:

А) Именно этот вопрос о конституционном статусе *гуру* ISKCON является предметом горячих споров (по меньшей мере, более двух десятилетий до настоящего времени), которые захватили большое количество имеющих различные противоположные взгляды преданных, включая и членов GBC. Несмотря на то, что уже с 1980-х годов GBC (состоящий из высококвалифицированных и способных личностей) предпринимал настойчивые попытки представить окончательную *сиддханту* по этому вопросу (вышло приличное число публикаций). Неоспорим тот факт, что даже на сегодняшний день GBC не имеет ясной концепции по этому вопросу, которую можно было бы представить как «окончательную» или «заключительную». Ко всему вышеизложенному следует заметить, что различия во мнениях, касающиеся отдельных деталей концепции *гуру*, постоянно существу-

ют даже среди отдельных членов GBC. Некоторые члены GBC (которые считаются оппозицией другими членами GBC), придерживаются точки зрения, что Директиве Шрйлы Прабхупады от 9-го июля 1977 года, касающейся проведения инициаций с использованием *ритвиков*, необходимо постоянно следовать.

Б) Те искренние преданные, которые присоединяются к ISKCON в поисках духовной жизни (многие из которых оставили блестящие перспективы в материальном мире), кто воистину желает распространять Движение своего возлюбленного учителя – Шрйлы Прабхупады, Чьи слова и действия произвели революцию в их жизнях и мышлении, имеют неоспоримую прерогативу вынести на обсуждение вопросы, которые, согласно их мнению, очень существенны для того, чтобы вернуть к процветанию, «тонущий» сегодня ISKCON. Прояснив всё вышеизложенное, мы уважительно обращаемся ко всем неравнодушным группам преданных отнестись с пониманием к действиям преданного, который с решительным настроением занимается тем, что поднимает вопросы, организует дискуссии, предлагает решения и ищет альтернативы в вопросе гуру и инициаций в ISKCON.

В этой связи слова Его Божественной Милости Шрйлы Прабхупады более ясно прольют свет на поставленный нами вопрос:

Всё станет ясно, если вы внимательно прочтете эту главу. Например, мы видим, что два юриста могут сильно спорить относительно какого-то пункта закона, но в зале суда они говорят и ведут себя как друзья. Поэтому вам следует всегда помнить, что мы не питаем каких-либо недобрых чувств по отношению к Валлабхе Бхаттачарье. Мы полностью уважаем его, поэтому никакого вреда быть не может, если эти факты будут рассмотрены в обществе преданных. Преданные всегда всем смиренно выражают почтение, но когда дело касается обсуждения шастр, — они не соблюдают обычный этикет, — satyam bruyat priyam bruyam. Они говорят только satyam (истину), хотя совсем не обязательно, что это будет priyam (приятно).

Таким образом, понимая, что наши слова не обязательно могут быть *priyam* и что наше поведение может интерпретироваться как нарушение этикета, – мы, тем не менее, действуем, так как принимаем

прибежище у приведенного выше совета Шрйлы Прабхупады. Мы пришли к пониманию того, что самым лучшим и наиболее целесообразным решением этой самой больной проблемы, которая вызывает раскол в ISKCON, является просто восстановление той системы будущих инициаций, которую Шрйла Прабхупада лично установил незадолго до Своего ухода.

# 3.2.1 GBC, по крайней мере, должен знать азбучные истины.

В декабре 1998 года Его Святейшество Джаяпатака Свами Махарадж имел три напряжённых встречи с преданными Бангалорского Храма. На встречах обсуждались вопросы о гуру и инициациях в ISKCON. Во время этих обсуждений преданные Храма, несколько месяцев изучавших и исследовавших данную тему, высказали свои взгляды (большая часть которых соответствует тому, что известно как ритвик-вада) относительно этого вопроса. Преданные, беседовавшие с Его Святейшеством, соблюдали чрезвычайную осторожность, чтобы избежать оскорблений каких-либо личностей или групп. В их доводах присутствовала логика и здравый смысл. В конце концов преданные потребовали от Его Святейшества вернуться к его изначальной роли ритвика, отведенной ему Его Божественной Милостью Шрй Шрймад А.Ч. Бхактиведанта Свами Шрйлой Прабхупадой. И пообещали ему поддержать его в этом, оказывая всяческое содействие и полную помощь. Однако, довольно неожиданно в ход дискуссий был внесен дополнительный оттенок, когда Его Святейшество сделал ряд заявлений, которые сами по себе могли вызвать дополнительные противоречия, что и послужило причиной серьезных дебатов. Ниже приводятся те самые заявления, сделанные Его Святейшеством, в попытках отстоять свою точку зрения, с которой мы решительно не согласны. Очень скоро всем присутствующим преданным стало ясно (как мы увидим в конце этого очерка), что от этих дискуссий будет невозможно получить какую-либо пользу и прежде всего потому, что личность, с которой они дискутировали, хотя и является GBC, курирующим их район, сам не имеет ясного понимания обсуждаемого предмета. Ещё раз подчеркиваем, что наши попытки поставить вещи на свои места в ISKCON не должны быть неправильно истолкованы как выражение какой-либо личной неприязни к кому-либо или конкретно к Джаяпатаке Махараджу. Выражаем наши поклоны Его Божественной Милости Шрйле Прабхупаде и всем Ваишнавам.

# 3.2.2 Фраза «мой инициированный ученик» в окончательном завещании Шрйлы Прабхупады.

#### Часть первая

Проанализируйте, пожалуйста, следующий отрывок из записи второго дня обсуждения на этих встречах. Вопрос, поднятый на обсуждении, касался использования слов "мой инициированный ученик" в окончательном Завещании Шрйлы Прабхупады. На что Джаяпатака Махарадж дал следующее объяснение, что, якобы, это было результатом «легкомысленности» преданных, составивших Завещание.

Джаяпатака: Это завещание, в действительности, не было составлено Шрйлой Прабхупадой. Оно было составлено Гирираджем. Есть беседа, записанная 2 июня 1977 года, где Гирирадж говорит: «Так мы сделали наброски Завещания, определяющее ответственность за собственность в Индии и некоторых других»... (продолжает зачитывать)... Почему преданные добавили слова "мой инициированный ученик" в окончательный текст, является интересной историей. 27 мая 1977 года преданные зачитали первый набросок Шрйле Прабхупаде. Для собственности во Врндаване черновик содержал трех опекунов, включая Вишвамбару Дайалу, известного как Бхаратжу – друга ISKCON, который помогал во Врндаване. После чего состоялась следующая дискуссия (читает отрывок разговора со Шрйлой Прабхупадой, взятой из Фолио (компьютерной базы данных)):

**Преданный:** Прабхупада, формально Вишвамбара не является учеником (is not regular disciple).

Джаяпатака: Его не следует включать.

**Ш́рйла Прабхупада:** Тогда он должен принять от меня *саннйасу*.

**Джаяпатака:** Опекун должен быть инициированным учеником.

**Шрила Прабхупада:** О да.

Вы видите, в этом обсуждении я сказал, что опекун должен быть "инициированным учеником". Я не сказал — "учеником Прабхупады" или каким-либо учеником. Я просто сказал "инициированным". Прабхупада сказал: «Да». Это то, с чем согласился Прабхупада в действительности. Тогда почему они не использовали более подходящие слова? Мы спросили Гирираджа Махараджа и он сказал, что не придал этому большого значения. Глядя сейчас в прошлое, мы видим, как мы были наивны. Потому как в то время были только ученики Прабхупады, и мы не думали об этом. Это ошибка. Поэтому Гирирадж говорит: «Все мы были легкомысленны. Все мы были такие». Поэтому не стоит серьезно заострять на этом внимание.

Комментарии: Помилуйте, как нам следует понимать слова, используемые в окончательном Завещании Шрйлы Прабхупады – из этого внезапно появившегося нового объяснения Джаяпатаки Махараджа?

- А) Должны ли мы вообще принимать Окончательное Завещание, ведь его составители в действительности были «легкомысленны», может, не стоит относится серьезно ко всему завещанию в целом?
- Б) Или так как Ш́рӣле Прабхупа̀де постоянно помогали «легкомысленные» ученики, даже в то время, когда Он делал чрезвычайно ответственные вещи такие, как составление завещания, нам следует впредь стать более осторожными относительно того, что мы читаем в книгах Прабхупа̀ды и других документах, которые так же были составлены с помощью других учеников Его Божественной Милости?
- В) Или нам следует прямо заключить, что те самые ученики (такие как Гирираджа Свами, Джаяпатака Свами и т.д.), которые, так сказать, были «легкомысленны» в ответственном служении составлении Завещания своего духовного учителя прямо в Его присутствии, сразу же после Его ухода, всё по той же «легкомысленности», самоуверенно взяли на себя роли следующих ачарйев?
- Г) Или это следует понимать как утверждение Махараджа, что, хотя такие «легкомысленные» ученики и окружали Шрйлу Прабхупаду,

Он позволял случаться таким накладкам из-за того, что был неспособен предвидеть последствия?

#### Часть вторая

Поскольку Джаяпатака Махарадж дал повод для множества подобного рода сомнений своим неуместным объяснением того, как следует понимать слова, представленные в Завещании, преданные вежливо попросили его дать объяснения.

Раджива Лочана Дас: Да, но Махарадж, ведь они знали, что Завещание предназначено для будущего времени. Следовательно, они должны были бы быть внимательными. Мы видели, как в другом месте Шрйла Прабхупада изменил один из пунктов Завещания. Он сделал это во второй строке. Это значит, что Он очень хорошо осознавал, о чем они писали. Например, вы знаете, когда назначались денежные пособия для Его родственников или жены. Он сказал, что в первом Завещании «Я написал это не очень ясно», и заставил переписать заново ещё раз. Значит, Шрйла Прабхупада ясно осознавал что происходит, а не "просто подписал" Завещание. Это является подтверждением.

Бхакта Митеш: Должно быть, он читал это Завещание много раз.

**Джаяпатака:** Я просто зачитал Завещание перед Ним один раз. Он сказал: «О`кей» и подписал. Вы знаете, Он был...

Равиджа Лочана Дас: Даже, если Он слышал его всего один раз, и сразу же принял его – Он āчāрйа, и мог прослушать его достаточно внимательно, иначе как бы Он смог запомнить то, что надо было позже изменить? Поэтому, как Āчāрйа и Махā-Бхāгавата, Он имел очень острый разум (неразборчиво)... мы имеем ввиду Прабхупāду. Общеизвестным и хорошо задокументированным фактом является то, что Шрйла Прабхупāда был чрезвычайно щепетилен, очень осмотрителен и внимателен во всех действиях, связанных с преданным служением. В течение многих лет это постоянно демонстрировалось во всём, с чем Он имел дело. Из вышеприведенного отрывка разговора все могут ясно видеть, что даже если Его ученики и были

«легкомысленны», как утверждает Его Святейшество Джаяпатака Махарадж, Шрйла Прабхупада никогда бы не допустил ошибки, подписывая то, в чем не был уверен, особенно когда дело касалось таких важных документов, как его Окончательное Завещание. И только по этой простой причине, слова "мой инициированный ученик" должны пониматься ТАК, КАК ОНИ ЕСТЬ.

## Часть третья

Далее, используя пример свидетеля в зале суда, Джаяпатака Махарадж усердно доказывал, что вследствие того, что он лично присутствовал во время составления завещания, вместо понимания слов Прабхупады в прямом смысле мы должны принимать его интерпретацию этих слов.

Веданта Чайтанья Дас: Махарадж, вы хотите сказать, что всё, что говорил Шрйла Прабхупада, мы должны принимать и понимать только от людей, которые окружали Его? Это всё равно, что сказать, что прежде мы должны понять объяснения преданных, которые «понимали» Прабхупаду, а не самого Прабхупаду и Его высказывания, непосредственно представленные в книгах. Его инструкции настолько самоочевидны. Это выглядит как...

Джаяпатака: Вы должны принимать обе вещи. Если вы не примите обе вещи, а примите только книги – вы не получите того же представления, которое имеют люди, которые были с ним. Есть так много цитат, где Прабхупада говорил, почему нам нужен университет. Мы не просто читаем книги. Нам так же нужен учитель. Вот почему существует Гуру-парампара – потому, что вам нужен учитель. Учи тщательно науку, получай приказ и продолжай. Будь ты шикша-гуру или дйкша-гуру. Но система парампары должна быть... система. Вот почему мы принимаем точку зрения Гирираджа Махараджа и точки зрения присутствовавших в то время людей – потому, что такова система. Даже в суде, если есть свидетели – вы должны принимать то, что они говорят.

**Кунджавихари Дас:** Я бы хотел заострить внимание на четырёх моментах.

Первое – вы говорили, что мы усложняем смысл фразы "мой инициированный ученик". Нет ничего сложного. Мы понимаем прямо – «мой инициированный ученик», – т.е. ученик Прабхупады. Что касается прямого понимания, то усложнения никакого нет.

Второе – мы можем спросить Гирираджа Махараджа, или принять вашу версию того, как вы поняли. Но Прабхупада нигде в завещании не говорит, что для того, чтобы понять Его, нам требуется арбитр. Он нигде не упоминает, что, мол, «идите к такому-то и такому-то Махараджу или такому-то и такому-то саннйаси, чтобы понять Моё Завещание. Иначе вы ничего не поймете».

Третье – вы говорили, что мы не согласны с разговором от 28 мая 1977 года, подтверждающим эту точку зрения. Но мы согласны с ним. В Его присутствии вы не можете стать дакшагуру. Но это не означает, что как только Он покидает планету, – вы можете стать дакшагуру в Его отсутствии. Нигде Прабхупада такого не говорит.

**Джаяпатака:** Он нигде этого не говорит. Он нигде этого не говорит, что в отсутствии *гуру* ученик имеет право инициировать.

**Чанчалати Дас:** В утверждении о соблюдении установленных правил, этикете, слово *āчāpйanad* вовсе не подразумевает, что после ухода *гуру* ученик может автоматически стать *гуру*.

Джаяпатака: Ему нужен приказ.

**Преданный:** Наш дорогой Джаяпатака Махарадж! Вы что, пытаетесь представить новую идею для этого движения, – что мы не можем понимать книги Прабхупады, не обратившись к вам или кому-либо ещё? Откуда взялась эта выдумка? Насколько мы знаем, Шрйла Прабхупада нигде никогда такого не заявлял.

А) Как вы можете объяснить тот факт, что тысячи новых преданных (включая, возможно, и вас) получали и получают несравнимое ду-

ховное вдохновение от книг Шрйлы Прабхупады?

Б) Каким ещё способом вы смогли бы интерпретировать Собственное утверждение Прабхупады, сделанное Им в интервью с журналистом (который спрашивал о будущем Движения, после ухода Шрйлы Прабхупады):

# Я никогда не умру... Я буду жить в Своих книгах, и вы будете ими пользоваться

кроме как в прямом значении, – таком, как оно есть. Пожалуйста, поделитесь со всем миром и с нами вашими реализациями.

В) Следует ли нам понимать, что с тех пор, как Прабхупада закончил Свои физически проявленные игры с нами, мы можем смело предположить – «Он умер и ушел», и начать проповедовать отклонившуюся философию, которая полностью противоречит ясно установленной сиддханте ISKCON?

# Часть четвёртая

Далее Джаяпатака Махарадж продолжал защищать свое объяснение, сказав, что чистые преданные могут не быть полностью свободными от дефектов и потому Шрйла Прабхупада не заметил фразу "мой инициированный ученик".

**Преданный:** Чистого преданного ведет Кршна. Его чувства управляются Кршной.

Джаяпатака: Вы пытаетесь сделать из чистого преданного Кршну?

**Преданный:** Мы не говорим этого. Его направляет Кршна. Он свободен от всех дефектов.

Джаяпатака: Как можно говорить – «Свободен от всех дефектов»?

Преданный: Чистые преданные свободны...

**Джаяпатака:** Это значит, что всё, что Он делает, делается для удовольствия Кршны. Есть так же цитата, когда можно видеть..., что иногда *гуру* засыпает, или во время класса пропускает Санскритский стих, или что-то ещё. Мы слышим: «*Гуру* свободен от всех дефектов...» Вы не понимаете. Это означает не то. Это

не так, что Он свободен от всех дефектов. Смысл в том, что всё, что Он делает – Он делает в служении Кршне. Вот что означает чистый преданный. Всё, что Он делает – это для Кршны.

**Преданный:** Прабхупада был *Maxā-Бхāгавата*. Нам всем известно, что Господь наделил Его силой для выполнения этой миссии и слова Такого преданного диктует Сам Господь.

Преданный: В «Бхагавад-гйте», 1-я глава, используется слово "Хришикеша", в связи с которым Шрйла Прабхупада совершенно ясно говорит, что Господь непосредственно контролирует и управляет чувствами чистого преданного. Он может так же управлять чувствами непреданного, но только в соответствии с тем, насколько тот предан Ему. Он приводит пример Арджуны: его чувства непосредственно управлялись Господом. Он, может быть, и делал ошибки, но всё было в соответствии с инструкциями Господа.

Вот пример того, как иногда человек вынужден делать неуместные заявления, порой даже оскорбительные в адрес собственного гуру просто для того, чтобы отстоять свою позицию или взгляды. Хотя, будучи старшим преданным и имея очень ответственное положение члена GBC, Джаяпатака Махарадж пытается установить таким образом (хотя и не оспаривая мнение, что Шрйла Прабхупада был чистым преданным, Маха-Бхагаватой и т.д.), что человек ошибается если думает, что Шрйла Прабхупада был чистым преданным, Который свободен от всех дефектов. Так как иногда Он мог делать ошибки – как, например, заснуть во время лекции (видел ли кто-нибудь это когда-либо? Мы знаем только, что Он всегда был очень энергичным), или пропустить стих Санскрита. И это то объяснение, которое дает Джаяпатака Махарадж просто для того, чтобы отстоять свой аргумент, что Шрйла Прабхупада не заметил слово "мой" во фразе "мой инициированный ученик" в Окончательном Завещании. После того, как Джаяпатака Махарадж выслушал убедительные аргументы от собравшихся преданных, его спросили: «Вы хотя бы сейчас пришли к пониманию того факта, что чистый преданный, такой как Шрйла Прабхупада, несомненно, свободен от всех дефектов? Пожалуйста, без колебаний, примите нашу помощь – мы остаемся верными вам в вашем служении».

#### Часть пятая

А теперь Джаяпатака Махарадж противоречит сам себе!!!

После того, как Джаяпатака Махарадж исчерпал всевозможные объяснения фразы "мой инициированный ученик" чтобы оправдать своё положение как дйкша-гуру, он сделал ещё одну попытку. На этот раз, однако, прямо противореча тому, что он говорил немного ранее, на этой же самой встрече. Читайте, пожалуйста, дальше:

**Чанчалапати Дас:** ... и все ученики Прабхупады уйдут, тогда любой может принять собственность (здесь Чанчалапати Дас пытается спросить – Кто будет опекать собственность Движения после того, как все "ученики Прабхупады" уйдут?).

**Джаяпатака:** "Мой инициированный ученик" можно также интерпретировать в значении как **«шикша** ученик, который инициирован **мной** (Джаяпатакой Махараджем).

**Преданные:** (шум) (неразборчиво) (не одобряют внезапное измышление Джаяпатаки Махараджа)

Джаяпатака: Общаясь с вами, я становлюсь сумасшедшим.

Дорогой махарадж, не кажется ли вам, что задолго до того, как вы поняли, что становитесь сумасшедшим, мы, преданные ISKCON в Бангалоре, стали сумасшедшими, слушая ваши, часто меняющиеся интерпретации по этой теме?

А) Как же так, всего несколькими минутами ранее на этой встрече вы очень уверенно объяснили, что слово «мой» вовсе не означает, что оно является неотъемлемой частью фразы «мой инициированный ученик». И тут внезапно, ни с того ни с сего, вы решили что слово «мой» является очень существенной частью той же фразы, которая в действительности подразумевает шикша-учеников Шрйлы Прабхупады? Пожалуйста, будьте милостивы, поделитесь с нами секретом этой реализации, которая к вам пришла. Может быть, Махарадж, вам сначала следует решить для себя – является ли слово «мой» включённым случайно, непреднамеренно или действительно имеющим отношение к шикша-ученику?

- **Б) О, Махарадж!** Вам и в самом деле кажется, что Окончательное Завещание нашего *Гуру* Махараджа это документ, на котором вы можете свободно упражняться в своих измышлениях, пытаясь приспособить его к своим причудам в соответствии с местом, временем и обстоятельствами, сбивая тем самым с толку простодушных преданных? Почему бы вам просто не принять его ТАКИМ КАК ОН ЕСТЬ? В чем же истинная проблема?
- В) О, Махарадж! Неужели вы и в самом деле не можете понять необходимость найти столь долгожданное, надежное решение по наиболее разрушительной для ISKCON проблеме, нынешней системе гуру и инициаций. Системе, из-за которой миллионы долларов, тысячи преданных, вся хорошая репутация и положение уходят прочь из оставленного нам Шрйлой Прабхупадой чудесного Движения? О, наш дорогой друг Джаяпатака Махарадж! Вы чувствуете, насколько ценно наше время в человеческой форме жизни? Эта жизнь не предназначена для растрачивания её на беспредметные и пустые дискуссии в ущерб нашему преданному служению Шрй Шрй Радхе и Кршначандре. Мы, конечно, чувствуем. Пожалуйста, дайте нам знать, если вы считаете иначе. Большое вам спасибо.

#### Заключительная часть

В заключение этой части нашего анализа давайте все вместе примем прибежище у А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады, – Той удивительной личности, Которая обучала нас, как следовать духовной науке на практике, учила до Своего самого последнего вздоха и сейчас всё ещё продолжает обучать нас Своими божественными наставлениями. Давайте же повернём время вспять и попробуем бросить краткий взгляд на ту волнующую сцену, которая произошла много лет назад.

- **Место** Дом Шрйлы Прабхупады, Шрй Кршна Баларам Мандир, Врндаван.
- **Время** 3-е ноября 1977 года (за 11 дней до ухода Шрйлы Прабхупады).

- **Кришна Дас Бабаджи:** Это здорово, что он так хорошо говорит, он в полном сознании.
- **Бхакти Чару:** Он говорит, что это здорово, что вы в полном сознании.
- **Ш́рӣла Прабхупа̄да:** Он не ожидал такого сознания в этом состоянии. Следовательно, он удивлен. Действительно, физически всё кончено. Откуда только голос берется и откуда берется разум, что он даже удивляется.

Шрйла Прабхупада ки Джая!



# 3.3 Самадхи греховных душ на святой земле

Слово «самадхи» означает полное сосредоточение ума на Верховной Личности Бога. Самадхи – это такая стадия сознания, когда преданный постоянно удерживает свой ум на Кршне посредством медитации. Можно привести пример совершенного самадхи нашего Āчāрйи – Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады. Он каждую секунду, двадцать четыре часа, всегда был поглощён мыслями о Господе Кршне, о Чаитанйе Махапрабху, о Его Миссии и о своём духовном учителе; о том, как распространить сознание Кршны по всему миру. Это и есть совершенные самадхи.

Существует также и другое значение слова «самадхи», – это когда тела великих преданных Господа Кршны предают земле, а на поверхности этих мест устанавливают каменные сооружения, – простые или изысканно украшенные, называемые самадхи-мандирами, или просто самадхи. В основном самадхи бывают трёх видов: содержащие тело полностью (стандартные), пушпа (цветочные) и смрти (памятные).

Когда приходит смерть, достигший совершенства Ваишнав входит в состояние медитации на Верховную Личность Бога, – *самадхи*. Погрузившись в *самадхи*, полностью отстранясь от материального тела посредством высшего сознания своего истинного "Я", он оставляет это тело. Поэтому совершенный преданный не умирает в обычном смысле этого слова – он «входит в *самадхи*».

Шрйла Прабхупада постоянно находился в состоянии самадхи активного и физического поглощения любовным служением Кршне. А когда пришло время умирать, Он преподал нам всем поучительный урок – как совершенный Ваишнав покидает Своё тело. Шрйла Прабхупада дважды покидал Своё тело. Этим Он дал понять, что уходит из этого мира не по принуждению, как все обусловленные души, а по плану Господа. Когда первый раз Шрйла Прабхупада оставил тело те преданные, которые в то время находились рядом с Ним, сильно сокрушались, плакали и умоляли Его остаться и не покидать их. Шрйла Прабхупада, вняв их мольбам, снова вернулся в Своё тело и сказал: «Вот вы здесь плачете и молите меня, чтобы я не уходил от вас, но там за стеной не хотят, чтобы я оставался, и молят за то,

чтобы я поскорее ушёл».

Заблуждается тот, кто о смерти Ваишнава толкует, – ведь жизнь твоя продолжается в звуке!

(Бхактивинода Тхакура)

Спустя несколько дней – 14 ноября 1977 года, находясь в Шрй Врндавана Дхаме, Его Божественная Милость Шрйла Прабхупада покинул эту планету.

Когда я уйду, скорбеть об этом незачем. Я всегда буду с вами через мои книги и наставления. Так я всегда буду оставаться с вами.

(Обратно к Богу 13.1-2 декабрь 1977 года)

Трансцендентное тело Его Божественной Милости А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупады, Основателя-Āчарйи Международного Общества для Осознания Кршны «ISKCON», покоится во Врндаване, в великолепном самадхи ручной резьбы, из чистого белого мрамора, рядом с храмом Кршна-Баларам. А пушпа-самадхи Шрйлы Прабхупады находится в Шрй Майапур Дхаме. Очень большое красивое самадхи, увенчанное огромным беломраморным куполом и украшенное гигантскими сверкающими каилами. Своим великолепием самадхи Шрйлы Прабхупады украшает берег Ганги. Это самадхи видно за много километров вокруг.

В Индии, как правило, тела обычных людей после смерти сжигают, но тела великих святых не сжигают, их помещают в *самадхи*, ибо тело такого Ваишнава – *чин мойа* (духовно).

Самадхи, так же как и храмы Кршны, имеют важное значение в духовной жизни преданных. Преданные приходят в храм, чтобы получить даршан и насладиться неописуемой красотой Господа. Они падают перед Божествами в дандават, танцуют и поют святые имена Господа для Его наслаждения, тем самым они оказывают непосредственное служение Богу, что способствует очищению и быстрому духовному росту. А когда преданные приходят в самадхи к великому Ваишнаву, то они также получают даршан этого Ваишнава. Низко кланяясь Ему, преданные оказывают служение, предлагая огонь, воду, цветы и прославляют, воспевая Его имена. Таким образом, они получают милость и благословения этого Ваишнава для духовного прогресса.

Наши *псевдо-гуру* ISKCON не являются великими святыми, однако их обманутые последователи под руководством GBC также возводят этим греховным телам *самадхи*. В Шрй Майапур Дхаме неподалёку от *самадхи* Шрйлы Прабхупады руководство GBC подготовили большой участок земли под *самадхи* тех самозванных *гуру*, которые умирают. Когда Бхакта-дас жил в Шрй Майапур Дхаме, он был свидетелем одной неприглядной сцены:

Незадолго до того, как оставить своё тело, Шридхара Махарадж в окружение своих учеников шёл в сторону уже имеющихся самадх. Он был сильно болен и по этой причине еле-еле передвигался. Его ученики шли рядом и несли для него стул, на который Махарадж время от времени присаживался. Когда они подошли к тому месту, где были расположены самадхи, Шридхара Махарадж присел на стул и один его ученик попросил Махараджа, чтобы тот указал место для своего захоронения. Шридхара Махарадж показал рукой на то место, где впоследствии похоронили его тело, а на поверхности построили сооружение, называемое самадхи. Вот таким вот образом эти ложные садху хотят себя увековечить в глазах своих последователей, подобно тому, как люди устанавливают памятники на могилах своих родственников. Эти так называемые "садху" - обусловленные души, движимые желанием самовозвеличивания. От их греховных тел исходит неблагоприятная энергетика оскверняющего характера.

В противоположность этому приведём один пример истинного садху, который является представителем нашей цепи ученической преемственности, – это Шрйла Гауракишора даса Бабаджи Махараджа – духовный учитель Бхактисиддханта Сарасватй Тхакура. Перед тем, как оставить Своё тело, Он сказал: «Когда Я оставлю это бренное тело, обвяжите его верёвками и протащите по всем улицам святой Дхамы Навадвипы, чтобы оно очистилось пылью со стоп преданных Господа. Это единственный способ, которым Я смогу очиститься». Как мы уже знаем из вышеописанного, что эта великая душа Шрйла Гауракишора даса Бабаджи Махараджа является радха-прийа-сакхи, воз-

любленной служанкой Ш́рӣматӣ Радхаранӣ. Он произнёс эти слова из-за глубочайшего смирения. Это такая возвышенная душа, что даже Сам Кршна-Чандра готов носить его на Своей голове. Мощи такого святого своей энергетикой очищают всё вокруг.

В заключение мы хотим сказать, что построены уже четыре *самадхи* этим обусловленным греховным душам *псевдо-гуру* «ISKCON»:

- 1. Тамала-Кришна Махарадж, *самадхи* (стандартные) 2002 года, находятся в Шрй Майапур Дхаме. Погиб в страшной автокатастрофе в городе Калькутта.
- 2. Гоур Говинда Махарадж, *самадхи* (стандартные) 1996 года, находятся в Бхуванешворе (штат Орисса). В Шрй Майапур Дхаме находятся его *пушпа-самадхи*. Умер от болезни "РАК".
- 3. Шридхара Махарадж, *самадхи* (стандартные) 2004 года, находятся в Шрй Майапур Дхаме. Умер от болезни "РАК".
- 4. Бхакти Тиртха Махарадж, *самадхи* (стандартные) 2004 года, находятся в Америке. В Шрй Майапур Дхаме находятся его *пушпа-самадхи*. Умер от болезни "РАК".

Как мы видим, почти все эти неуполномоченные *гуру* умерли от этой страшной болезни – РАК. Как правило, люди умирают от такой болезни вследствие своей греховной кармы.

**Ш́рӣла Прабхупāда говорит**: Преданный не должен болеть такими болезнями как – "СПИД", "сифилис", "РАК", "туберкулёз".

Несмотря на то, что все они повторяли святые имена Бога, тем не менее они не смогли освободиться, а ещё хуже, – заработали такую греховную карму. Возникает вопрос: «Почему?» Разве святые имена Бога не освобождают от всех грехов?

В «Бхагавад-гите» Господь обещает:

ахам твāм сарва-пāпебхйо мокшайшшйāми мā и́учах

Я избавлю тебя от всех последствий твоих грехов. Не страшись ничего.

(Бхагавад-гӣта 18.66)

Приняв покровительство Господа Кршны, человек обретает самую надёжную защиту. Такую защиту мы можем обрести только по беспричинной Милости либо Самого Верховного Господа, либо от Его непосредственного представителя – истинного гуру, и никак иначе. Так как эти "гуру" пошли против указаний āчāрйи, они пожинают плоды своей греховной прошлой кармы и получают реакции за нынешние совершённые грехи. Идти против указаний āчāрйи – величайший грех.

**Ш́рӣла Прабхупада говорит**: Духовный учитель вынужден брать на себя ответственность за грехи своего ученика и частично расплачиваться за его грехи. Кршна, будучи милостив к Своему слуге, нейтрализует последствия греховных действий.

Так как неуполномоченные  $\it zypy$ -ISKCON самовольно заняли положения  $\it d\bar u$ к $\it u\bar a$ - $\it zypy$ , движимые желаниями власти, славы, денег и поклонения себе, они платят за это дорогой ценой. Почти все они очень сильно болеют за свои грехи и грехи своих учеников. Милость Господа на самозванных  $\it zypy$  не распространяется.



# 3.4 Послесловие

Ранее автор не указывал первую часть своего имени в этой книге а подписывался как "Прабхупада дас", т.е. слуга Прабхупады. Почему так?

В 1999 году Ягьясена прабху признался Ниранджане Махараджу что он для него не является дікша-гуру. А дікша-гуру для него является Шрйла Прабхупада. После чего Ниранджана Свами приказал президенту московского храма на «Беговой» наложить запрет на посещение храма Ягьясеной прабху. А позже этот запрет расширился до всех храмов ISKCON в России.

В 2005 году, по приезду в Индию в Бангалорском храме Ягьясена прабху получил брахманическую инициацию перед мурти Шрйлы Прабхупады, которую организовал Мадху Пандит прабху.

По возвращении в Москву Ягьясена прабху начал писать книгу. По милости Шрйлы Прабхупады и Кршны к 110-летию явления Шрйлы Прабхупады книга была завершена и представлена Его божественным стопам в московском храме.

После чего Ягьясена прабху сам распечатывал листы на принтере в формате А4, вручную делал книгу «Истинный Гуру» и распространял среди своих хороших знакомых преданных. За такую проповедь ему грозились расправой преданные из Гаўдййа-маṃха.

В 2008 году он перевел эту книгу на английский язык и напечатал на принтере 10 экземпляров. После этого поехал в Индию на праздник Гаура-Пурнимы и раздавал эти книги англоязычным преданным из разных стран. Каким-то образом книга оказалась в администрации ISKCON, после чего к нему пришли один преданный из администрации с полицией и переводчицей. Они без разрешения осмотрели все вещи в надежде найти книги «Истинный Гуру». Но ничего не нашли, предупредив Ягьясену прабху, что если поступит ещё одна жалоба за подобную проповедь и книги – то будут приняты меры. Они пригрозили ему отобрать квартиру и выгнать из ISKCON за нарушение режима.

По возвращении в Москву Ягьясена прабху продолжил печатать самодельные книги на принтере в формате А4 и распространял их,

проповедуя о Шрйле Прабхупаде как о единственном **истинном** *дікша-гуру* ISKCON. Он был вынужден скрывать своё имя и подписывался "Прабхупада дас". На самом деле мы все являемся слугами Прабхупады.

Распространяя книги и проповедуя о Прабхупаде, Ягьясена прабху многие эти годы молил Господа о том, чтобы эти книги напечатались в типографии. По милости Кршны один московский преданный вдохновился напечатать книги «Истинный Гуру» и просил автора остаться инкогнито как спонсор. В 2018 году они были напечатаны и распространены. В целях конспирации, автором по-прежнему был указан "Прабхупада дас".

Сейчас во втором издании 2022 года по просьбе коллектива автор согласился указать свое имя:

Ягьясена – Прабхупада дас

(коллектив подготовки 2-го издания)



# 3.5 Цитаты из книг, писем и бесед со **Шр**йлой Прабхупадой

(из книги «Последний приказ»)

# 3.5.1 Должен ли гуру присутствовать физически?

- Письмо Брахмананде и другим ученикам 19.01.1967: Физическое присутствие несущественно. Присутствие трансцендентного звука, изошедшее из уст духовного учителя, должно быть принято как руководство к действию в нашей жизни. Так приходит успех в духовной жизни. Если вы чувствуете сильную разлуку со Мной поместите Моё изображение на асану, и так вы обретёте источник вдохновения.
- Письмо Гаурасундару 13.11.1969: Но всегда помни Я всегда с тобой. Если ты постоянно думаешь обо Мне, Я также всегда думаю о тебе. Хотя на физическом уровне мы разделены, с духовной точки зрения мы вместе. Поэтому нам всегда нужно заботится только об этой духовной связи.
- **Лекция 18.08.1968 Монреаль:** Нам нужно общаться через посредство звуковой вибрации, а не на уровне физического контакта. Это и есть настоящая форма общения.
- «Возвышение к сознанию Кришны» глава 4: Существуют две формы присутствия: физическая и на уровне звуковой вибрации. Физическая форма общения носит временный характер, в то время как связь через вибрацию вечна. [...] Если мы чувствуем разлуку с Кршной или духовным учителем, мы должны просто попытаться вспомнить Их наставления и чувство разлуки исчезнет. Такое общение с Кршной и духовным учителем должно быть на уровне вибрации, а не на физическом уровне. Это и есть настоящая форма общения.
- Шрй Чаитанйа-чаритамрта Антйа-лйла Заключительное слово: Хотя с точки зрения материального восприятия Его Божественная Милость Шрйла Бхактисиддханта Сарасватй Госвами Тхакура Прабхупада покинул этот материальный мир в

последний день декабря 1936 года, я всё-таки считаю, что Его божественная Милость всегда со мной в форме Своих вани – Своих слов. Существуют две формы общения – вани и вапу. Вани означает слова, а вапу – физическое присутствие. Физическое общение иногда возможно, а иногда нет, но вани существует вечно. Поэтому человек должен воспользоваться вани, а не физическим присутствием.

- **Письмо Шачи деви даси 04.11.1975 : Поэтому воспользуйся вани**, а не физическим присутствием.
- **Беседа 14.07.1977 Врндаван : Я останусь вашим личным наставником**, присутствую ли я физически или нет, также как я получаю личное общение от Своего *Гуру* Махараджа.
- **Шрймад-Бха́гаватам 3.31.48 комментарий:** Порой люди думают, что общение с теми, кто занимается преданным служением, лишит их возможности решить свои экономические проблемы. Чтобы рассеять эти сомнения, можно сказать, что общение с такими личностями должно строиться не на уровне физического общения, а на понимании истинных причин возникновения жизненных проблем, приходящем благодаря изучению философии и логики.
- **Письмо Джаянанде 16.09.67**: Я всегда с тобой. Не переживай, **ес**ли физически я отсутствую.

# Беседа 06.10.1977 Врндаван

- **Парамананда**: Мы всегда очень ясно чувствуем Ваше присутствие, Шрйла Прабхупада. Просто благодаря Вашим наставлениям. Мы всегда медитируем на Ваши наставления.
- **Ш́рӣла Прабхупада**: Спасибо. В этом и заключается **истинное** присутствие. **Физическое присутствие не так важно.**
- Письмо Говинда даси 18.08.1969: Ты пишешь, что хочешь быть мне полезной, оказывая личное служение, но почему ты забываешь, что ты всегда со мной. Когда ты помогаешь мне в миссионерской деятельности, я всегда думаю о тебе, а ты всегда

думаешь обо мне. Это и есть настоящее общение. Также, как я каждую секунду думаю о своем Гуру Махарадже, потому что пытаюсь служить Ему всеми силами, хотя и не могу лично общаться с Ним. Но я уверен, что Он помогает мне через Свои наставления. Есть два вида общения: физическое и через наставления. И из них физическое общение не так важно, как общение через наставления.

- Письмо Бала Кришне 30.06.1974: Что касается моих благословений, для этого не требуется моего физического присутствия. Если вы повторяете Харе Кршна мантру и следуете моим наставлениям, читаете книги, вкушаете только кршнапрасадам и так далее, то вы несомненно получаете благословения Господа Чаитанйи, чью миссию я пытаюсь проповедовать со всем смирением.
- Письмо Субале 29.09.1967: Любой, кто развил твердую веру в Господа и духовного учителя, может понять явленное писание. Так что продолжай в том же духе и ты добьёшься успеха в духовной жизни. Я уверен, что даже если физически я не буду с тобой рядом, ты всё же сможешь выполнять свои духовные обязанности в сознании Кршны, если будешь следовать вышеизложенным принципам.
- **Лекция 13.01.1969 Лос-Анджелес:** Так, хотя духовный учитель может не присутствовать физически, вибрация должна быть воспринята как его личное присутствие. То, что мы **услышали** от духовного учителя, **продолжает жить.**

# Лекция 18.08.1971 Лондон

- **Преданный**: ... иногда духовный учитель очень далеко. Он может быть в Лос-Анджелесе. Кто-то приезжает в Гамбургский храм и думает: «Как я могу удовлетворить духовного учителя?»
- **Ш́рӣла Прабхупада**: Просто следуй его наставлениям. Духовный учитель рядом с тобой в своих словах. Хотя мой духовный учитель физически не присутствует на этой планете, я общаюсь с Ним через Его наставления.

- **Беседа 27.05.1977 Врндаван :** Так же, как я выполняю свою работу, мой *Гуру* Махараджа Бхактисиддханта Сарасватй находится рядом. **Физически Он может и не быть рядом**, но в каждом своем поступке я чувствую Его.
- **Лекция 11.12.1973 Лос-Анджелес:** Это называется *праката* **физически** присутствует. Но существует другое состояние *апраката* когда кто-либо не присутствует лично. Но это не означает, что Кршӊа мертв или Бог мертв. Это значит *праката* или *апраката* **физически присутствует или нет** это не важно.
- **Письмо Шьяма даси 30.08.1969:** Итак, с духовной точки зрения нет вопроса о разлуке, хотя с физической точки зрения мы можем быть на огромном расстоянии.
- **Письмо Нандарани, Кришна деви и Субале 03.10.1967**: Я приехал в вашу страну, чтобы распространять сознание Кршны и вы помогаете мне в моей миссии. Хотя **я физически не присутствую** там, но духовно я всегда с вами.
- **Письмо Хамсадуте 22.06.1970 :** На самом деле, мы неразлучны. Есть два вида *вани* и *вапу* первое означает присутствие в форме звуковой вибрации, а второе личное присутствие, и между ними нет разницы.
- Письмо Карандхаре 22.08.1970: Когда духовный учитель физически отсутствует, вани-сева приобретает большее значение. Может показаться, что мой духовный учитель Сарасвати Госвами Тхакура не присутствует физически, но так как я пытаюсь служить Его наставлениям, я никогда не чувствую себя отделённым от Него.
- **Письмо 19.07.1970:** Я также не чувствую себя отделённым от своего *Гуру* Махараджа. Когда я занят служением Ему, Его изображение придает мне достаточно сил, чтобы продолжать. Служение слову учителя важнее служения Его телу.

# 3.5.2 Следуй за наставлением, а не за телом.

- Письмо Сатьядхане 20.02.1972: Что касается личного общения с гуру, я встречался со своим Гуру Махараджем четыре или пять раз, но никогда не разлучался с Ним, даже на мгновение. Так как я следую Его наставлениям, я никогда не чувствовал себя отделённым от Него. Некоторые мои духовные братья здесь, в Индии, постоянно имели личное общение с Гуру Махараджем, однако они пренебрегают Его указаниям. Это как клоп, который сидит на ноге у царя. Клоп может очень гордиться своим положением, но всё, на что он способен так это укусить царя. Личное общение не так важно как общение через выполнение служения.
- **Лекция 13.12.1973**: С духовной точки зрения нет разницы между явлением и уходом из этого мира [...] поэтому, хотя сегодня день ухода Ом Вишнупада Шрй Шрймад Бхактисиддханта Сарасватй Тхакура нет повода для скорби, хотя мы и чувствуем разлуку.
- **Лекция 02.03.1975**: Мой *Гуру* Махарадж будет очень и очень доволен тобой ... неправильно считать, что Он умер и Его больше нет. Это не духовное понимание... Он видит. Я никогда не чувствовал себя одиноким.
- Письмо Тушта Кришне 14.12.1972: Вани важнее вапу.
- **Письмо Карандхары 13.09.1970:** Да, я очень рад, что вы так успешно развиваете свой центр и все преданные чувствуют присутствие своего духовного учителя, следуя его наставлениям, хотя он и не присутствует физически. Это правильный подход.
- **Шрймад-Бхагаватам 1.7.22 комментарий:** Духовный учитель своими словами способен проникнуть в сердце страждущего человека и вложить в него трансцендентное знание, которое **само по себе** может погасить пожар материального существования.
- **Лекция 02.03.1975 :** Два слова: *вани* и *вапу. Вани* означает «слова», а *вапу* указывает на физическое тело. *Вапу* придёт конец. Обре-

- чено. Материальному телу придёт конец, такова его природа. Но если мы придерживаемся *вани* слов духовного учителя, тогда мы остаемся тверды на пути преданного служения... Если вы всегда точно придерживаетесь наставлений тогда вы всегда будете воодушевлёнными. Таково духовное понимание.
- **Письмо ученикам 02.08.1967**: Поэтому большое значение надо придавать звуковой вибрации, исходит ли она от Кршны или духовного учителя. Никогда не думайте, что я не с вами; именно через мои слова, через слушание вы реально соприкасаетесь со мной.
- **Ш́рймад-Бха́гаватам 7.7.1 комментарий:** Восприятию духовного знания не могут помешать никакие материальные препятствия.
- **Ш́рӣмад-Бха̄гаватам 2.9.8 комментарий:** Могущество трансцендентного звука никогда не увядает, даже если его источник для нас недосягаем.
- **Шрймад-Бха́гаватам 4.28.47 комментарий:** Ученик и духовный учитель неразлучны. До тех пор, пока ученик следует наставлениям духовного учителя, тот всегда находится рядом с ним. Такая форма общения называется вани (общение через слово). Физическое присутствие учителя называется вапу. Когда духовный учитель физически находится рядом с учеником, тот должен служить его телу, а когда физическое тело духовного учителя прекращает существовать ученик должен служить его наставлениям.
- **Шрй Чаитанйа-чаритамрта Ади-лйла 1.35 комментарий:** Если нет никакой возможности оказывать личное служение духовному учителю преданный должен служить Ему, выполняя Его наставления. Не существует разницы между духовным учителем и Его наставлениями. Поэтому в Его отсутствие слова учителя должны быть предметом гордости ученика.
- **Ш́рӣмад-Бха̄гаватам введение:** Он живет вечно в Своих Божественных наставлениях, и Его последователь живет вместе с Ним.
- Бхактивинода Тхакура: Заблуждается тот кто о смерти Вашшнава

- толкует, ведь жизнь твоя продолжается в звуке!
- **Письмо Джадурани 13.01.1968 :** Да, экстаз разлуки с Духовным Учителем даже сильнее экстаза встречи с Ним.
- Письмо Малати 28.05.1968: Кршна и Его представитель не отличны друг от друга. Подобно самому Кршне, духовный учитель может присутствовать всюду, где пожелает Его ученик. Духовный учитель есть принцип, а не тело. Также как телепередачу могут смотреть в тысячах различных мест благодаря принципу теле-трансляции.
- **Письмо Мадхусудане 30.12.1967:** Служение Кршне и духовному учителю в разлуке лучше всех остальных. Иногда есть риск при оказании личного служения.

# 3.5.3 Книг достаточно

#### Прогулка 13.05.1973 Лос-Анджелес

- **Преданный**: Шрйла Прабхупада, **когда вы не с на-ми**, как мы можем получать наставления. Особенно, когда возникают вопросы...
- **Шрйла Прабхупада**: Ответ на вопросы... ответы в моих книгах.
- **Письмо Упенде 07.01.1976 :** Проводите любое свободное время за изучением **моих книг**. Тогда вы получите ответы **на все** ваши вопросы.
- Письмо Хьюго Салемону 22.11.1974: Если вы можете ходить в храм делайте это. Храм это место, где вам предоставляется возможность оказывать непосредственное служение Верховному Господу Шрй Кршне. Вместе с этим ежедневно читайте мои книги, в которых вы найдете ответы на все ваши вопросы и вы обретёте надежный фундамент в сознании Кршны. Так ваша жизнь станет совершенной.
- **Письмо Ранадхиру 24.01.1970:** Каждый из вас должен, по крайней мере дважды в день, читать наши книги. Утром и вечером. Тогда все ваши вопросы обретут ответы автоматически.

Письмо Бахурупе 22.11.1974: В моих книгах философия сознания Кршны объяснена полностью, поэтому, если вы чего-то не понимаете, читайте снова и снова. Читая ежедневно, вы обретёте знание и, таким образом, вы будете прогрессировать в духовной жизни.

# Беседа 13.12.1970 Индор

**Ш́рӣла Прабхупада**: Даже мгновение общения с чистым преданным приносит абсолютный успех!

**Реватинанда**: Относится ли это к чтению слов чистого преданного?

Шрйла Прабхупада: Да.

**Реватинанда**: Даже недолгий контакт с вашими книгами приносит такой же результат?

**Шрйла Прабхупада**: Результат. **Конечно**, необходимо и то и другое. Человек должен очень стремиться к этому.

**Беседа 18.02.1976**: В 80 лет никто не может уже рассчитывать на долгую жизнь. Моя жизнь подходит к концу. Вам придется продолжить моё дело **и эти книги сделают ВСЁ»**.

# Прогулка 11.06.1974 Париж

Парамахамса: Мой вопрос такой: Когда чистый преданный комментирует «Бхагавад-гӣту» и человек, который никогда не встречал его физически, просто читает эти комментарии, объяснения... Получает ли он тот же результат?

- **Ш́рӣла Прабхупада**: **Да**. Вы можете общаться с Кршной, читая «Бхагавад-гӣту». А эти святые люди дали свои толкования, комментарии. Что здесь сложного?
- Беседа 17.05.1977 Врндаван: Итак, ничего нового я вам не скажу. Всё, что я должен был сказать, я уже сказал в своих книгах. Просто старайтесь понять их и продолжайте идти этим путём. Нахожусь я рядом с вами или нет, не имеет значения.

**«Обратно к Богу» 13.1-2 декабрь 1977 года:** Когда я уйду, скорбеть об этом незачем. Я всегда буду с вами через мои книги и наставления. Так я всегда буду оставаться с вами.

# 3.5.4 Шрйла Прабхупада наш вечный Гуру

# Интервью 17.05.1975 Беркли

**Журналист**: Что произойдет с Движением в Соединенных Штатах, когда вы умрете?

**Шрйла Прабхупада** : Я никогда не умру!

Преданные: Джая! Харибол!

**Шрйла Прабхупада**: Я буду жить в своих книгах, и вы будете ими пользоваться.

#### Лекция 23.09.1969

**Индианка** : ... духовный учитель продолжает направлять нас после своей смерти?

**Ш́рӣла Прабхупа̄да**: Да, да. Как Кршна ведет нас, так и духовный учитель будет вести нас.

- **Письмо Джадурани 04.09.1972**: Вечная связь между учеником и духовным учителем устанавливается с первого дня, когда ученик начинает СЛЫШАТЬ.
- Нектар Преданности, глава 19: Влияние чистого преданного таково, что, если человек общается с ним, обладая даже небольшой верой, он получает шанс слушать о Господе из авторитетных писаний, таких как «Бхагавад-гйта» и «Шрймад-Бхагаватам»... Это первая стадия общения с чистым преданным.
- **Письмо Рупануге 19.10.1974**: Это необыкновенные книги. Это записанное воспевание. **Всякий, кто читает, он слышит**.
- **Письмо Даянанде 12.04.1968 :** ...поэтому эти перерывы не препятствуют пониманию системы *парампары*... **Мы должны выбрать выдающегося āчāрйу и следовать Ему**.

**Бхактивинода Тхакура:** Эти великие души (в цепи ученической преемственности) не были похожи на кометы, ненадолго появившиеся на небосклоне, чтобы скоро погаснуть, как только закончится их миссия. Они похожи на множество солнц, постоянно сияющих, давая свет и тепло последующим поколениям. Не скоро ещё придут после них другие, обладающие таким же возвышенным умом, красотою и величием.

#### Беседа 21.07.1975 Сан-Франциско

**Нараяна**: То есть те ученики, которые не имеют возможности видеть Вас и говорить с Вами...

**Шрйла Прабхупада**: Он говорил о вани и вапу. Даже если вы не видите его тела, воспользуйтесь его словами, вани.

**Нараяна**: Но как они узнают, что приносят Вам радость?

**Ш́рӣла Прабхупа̀да**: Если вы на самом деле следуете указаниям *гуру*, тогда Он будет доволен. Но если вы не следуете, как Он может быть этим доволен?

**Судама**: Не только это. Ваша милость разлита повсюду, и если мы воспользуемся этой возможностью, тогда мы почувствуем результат.

**Шрйла Прабхупада**: Да.

**Джаядвайта**: И если у нас есть вера в то, что сказал *гуру*, то мы автоматически этого добьемся.

**Ш́рйла Прабхупада**: Да. Мой *Гуру* Махараджа ушел в 1936 году, а я основал это Движение в 1965, через тридцать лет. И что? Я получаю Его милость. Это вани. Даже когда гуру не присутствует лично, если вы следуете вани, тогда вы получите поддержку.

**Судама**: То есть, не может быть и речи о разлуке, пока ученик следует наставлениям *гуру*.

- **Ш́рӣла Прабхупа̄да**: Нет. *Чакху дано дило джей*. Какая следующая строка?
- **Судама** : Чакху дано дило джей, джанме джанме прабху сей.
- **Шрйла Прабхупада**: Джанме джанме прабху сей. Где же тут разлука? **Тот, кто открыл вам глаза,** это и есть ваш прабху из рождения в рождение.

# Беседа 02.10.1968 Сиэттл

- **Мадхудвиша**: Могут ли христиане без помощи духовного учителя достичь духовного неба, уверовав в слова Иисуса Христа, и пытаясь следовать его наставлениям?
- **Шрила Прабхупада** : Я не понимаю.
- **Тамала-Кришна Госвами**: Могут ли христиане нашего времени, без духовного учителя, но читая Библию и следуя словам Иисуса достичь...
- **Ш́рӣла Прабхупада**: Если вы читаете Библию, то вы следуете словам духовного учителя. Как вы можете сказать, что без учителя. Если вы изучаете Библию это означает, что вы следуете Господу Иисусу Христу, то есть следуете духовному учителю. Как же без духовного учителя?
- **Мадхудвиша** : Я имею в виду живущего духовного учителя.
- **Ш́рӣла Прабхупада**: Духовный учитель это не вопрос о ... духовный учитель вечен... Духовный учитель вечен, а твой вопрос о том, как быть без духовного учителя. На любом отрезке жизни вы не можете без духовного учителя. Вы можете принять этого или того духовного учителя. Это другой момент. Но вы должны принять. Ты говоришь: «Читая Библию». **Когда ты читаешь Библию**, это

означает, что ты следуешь духовному учителю, представленному каким-то священником или кем-то ещё в последовательности учителей, идущей от Господа Иисуса Христа.

**Письмо Джаяпатаке 11.07.1969:** Ты спрашиваешь: правда ли, что духовный учитель остается во Вселенной, пока все его ученики не уйдут в духовный мир. **Мой ответ: Да, таково правило**.

Дорогие читатели, если у Вас возникли вопросы, обращайтесь к нам с помощью следующих средств коммуникации:

Электронная почта **yagyasena@gmail.com** Мобильная связь **8(952) 830-00-61** 

http://bonafide.guru

Всегда рады вас слышать!

Мы будем благодарны за любую обратную связь.

Эта книга доступна в электронном виде по адресу:

|           | 1 | , |
|-----------|---|---|
|           |   |   |
|           |   |   |
| -0-       |   |   |
| <br>જ¥ૄે∾ |   |   |

# ЗАМЕТКИ

Место для ваших заметок.

# Указатель цитируемых санскритских стихов

# Α

андхай тамах правишанти йе 'видйам упасате, 135 ахай твай сарва-папебхйо мокшайишйами ма шучах, 220 авирбхўтас тасйа падаравинде гадхай, 178 ами— шишйа ната, 184 анандамбудхи-вардханай, 179

# Б

брахма-бхўтах прасаннатма самах сарвешу бхўтешу, 192 бхава-маха-давагни-нирвапанам, 179

# В

ваира́гйа-видйа-ниджа-бхакти-йога, 177 ванде гурох ш́рй-чаранаравиндам, 11, 56 вана-калпатарубхйаш́ ча крпа-синдхубхйа эва ча, 1 виджайате ш́рй-кршна-санкйртанам, 179 видйа-вадху-джйванам, 179 вршабхану-суте деви пранамами хари-прийе, 2

# Γ

гаура анга нахе мора — радханга-спаршана, 181 гадхан лийатан читта-бхрнгах, 178 гопендра-сута вина тенхо на спарше анйа-джана, 181

# Д

джанма карма ча ме дивйам эвай йо ветти таттватах, 108

джанмадй асйа йато 'нвайад итарата́ш чартхешв абхидж̂наҳ сва-раҳ, 111

джйве сакшат нахи тате гуру чаиттйа-рупе, 175 дхйайан стувайс тасйа йашас три-сандхйай, 56

#### И

ишто 'си ме дрдхам ити тато вакшйами те хитам, 191

# Й

йадж джйāтва на пунар мохам эвай йāсйаси пандава, 60 йасйа деве пара бхактир, 124 йасйа прасадад бхагават-прасадо, 56 йасйапрасадан на гатих куто 'пи, 56 йатха деве татха гурау, 124 йе прайашо 'джита джито 'пй аси таис три-локйам, 197 йена бхутанй ашешани дракшйасй атманй атхо майи, 60

# К

калан наштам бхакти-йогам ниджам йах, 178 кинту прабхор йах прийа эва тасйа, 11, 47 крпамбудхир йас там ахам прападйе, 177

# Н

намас те сарасвати деве гаура-вани-прачарине, 2 нирвишеша-шунйавади-пашчатйа-деша тарине, 2

# 0

ом аджнана-тимирандхасйа джнананджана-шалакайа, 1, 51

# П

парат дрштва нивартате, 195 патитанат паванебхйо ваишнавебхйо намо намах, 1 пракашанте махатманах, 124 прана артхе йанра шай хетту прачара, 146 прати-падат пурнамртасваданат, 179 прадушкартут кршна-чаитанта-нама, 178

# P

радхикара према - гуру, 184

# C

сада ама нана нртйе начайа удбхата, 184

самит-паних шротрийай брахма-ништхам, 32, 61, 145 сампрадайа-вихина йе мантрас те нишпхала матах, 25, 47 сарва-гухйатамай бхўйах шрну ме парамай вачах, 191 сарвам этад ртай манйе йан май вадаси кешава, 117 сарватма-снапанай парай, 179 сарвешам эва локанам асау пуджио йатха харих, 30, 76, 149 сахасра-шакхадхйайй ча на гурух сйад аваишнавах, 30, 76, 149 сакшад-дхаритвена самаста-шастраир, 11 севонмукхе хи джихвадау свайам эва спхуратй, 57 стхане стхитах шрути-гатай тану-ван-манобхир, 197

#### T

тад виддхи пранипатена парипрашнена севайа, 21, 57 тад-виджнанартхам са гурум эвабхигаччхет, 32, 61, 145 тапта-канчана-гауранги радхе врндаванешвари, 2 тасйанте катхита хи артхах, 124 тато бхуйа ива те тамо йа у видиайай ратах, 135 тиактва дехам пунар джанма наити мам эти со рджуна, 108

# У

уктас татха бхавйата эва садбхих, 11 упадекшйанти те джнанам джнанинас таттва-даршинах, 21, 57

# Ч

чакшур унмйлитам йена тасмаи ш́рй-гураве намах, 1, 51 чето-дарпана-марджанам, 179

# Ш

шавалач чхйамам прападйе, 185 шикша-гуру хайа кршна-маханта-сварўпе, 175 шикшартхам эках пурушах пуранах, 177 шйамач чхавалам прападйе, 185 шрейах-каирава-чандрика-витаранам, 179 шримате бхактиведанта-свамин ити намине, 1 шрй адваита гададхара шрйвасади-гаура-бхакта-врнда, 2 шрй-кршна-чаитанйа прабху-нитйананда, 2 шрй-кршна-чаитанйа-шарйра-дхарй, 177

# T

tad viddhi pranipātena paripraśnena sevayā, 71, 72

# U

upadeksyanti te jñānam jñāninas tattva-darśinah, 71, 72